

بُلْيات شِيرِي

فِي شِرَاح

مَنَاظِرِ رَسِيدِي

حَفَرَتْ عَلَامَةُ الْعَالَجِ يَفْقَى مُحَمَّدُ شِيرِي بُهْرَنْوَى



مقدار

سرالشاعر

الطباطبائی

قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي الْقُرْآنِ مُحَمَّدًا وَجَادَ لِهُمْ بِالْقِوَى هُوَ أَحَسَنُ

## التحلیات الشیڈیہ

فی شرح

## المذاشرة الرشیدیہ

به فیض روحانی

محبو سجادی غوث محمد ام سید موسی کار عنوان اعظم حمی الدین عبد القادر جبلی ای حقی و حسینی صاحب اللہ تعالیٰ عنہ  
سلطان العین خواجه خواجه کنان سید موسی کار عنوان خواجه معین الدین حسینی احمدی بخاری ای حقی اللہ تعالیٰ عنہ

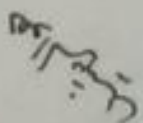
شارع نوکتہ

سید العواد فی پیر دلیل سید حسنون علامہ طلبان فی مدح مفتی محمد شمشیر پور فخری زیر سجنی لوتوی بخاری و مصطفیٰ جمالی  
درالعلماء حشمتی خلاقاً له فتوی فی کتبہ شمشیر پور بخاری و خلفہ کھنگنخ بخاری

نامشرا فانی

چشتی دارالاشاعت کھنگنخ خانقاہ کشن (بخارا)

فون نمبر: ۰۴۲۵۶ (۲۲۳ ۳۰۵)



بخارا

(حمدہ حقوق عحق مؤلف محفوظاً هیں)

|                                                                                   |                |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| الشرفیہ                                                                           | ملن            |
| سیداللہ میر سید شرف جرجانی قدس سرہ                                                | ماں            |
| مناظرہ رشیدیہ                                                                     | شرح            |
| وَطَبَ الْقِطَابُ حَمْدُ رَشِيدٍ حَفَرَتْ لَهُ وَانْجَلَتْ جَوَافِعُ قَدْسُ سَرَہ | شارح           |
| التجلیات الشیریہ                                                                  | شرح الشرح      |
| علاء الحاج مفتی محمد شیریہ لورنزوی زید نجدة                                       | شارح شرح الشرح |
| ٢٠٢٦                                                                              | سائز           |
| ٢١٢                                                                               | صفحات          |
| نیو انڈیا آفیسٹ پرنسپل دہلی                                                       | مطبوعہ :       |
| الہندی پبلیکیشنز نرولی                                                            | مول ایجنت :    |

## ملنے کے پتے

|                                                          |                                                            |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| الہندی پبلیکیشنز، 2982 کوچ نیل کٹھ، دریا گنج، نئی دہلی   | چشتی بکڈ پوناخا نقاہ اشرفیہ شیریہ کھلادہ کشن گنج (بہار)    |
| حق اکیڈمی مبارک پور عظیم گڑھ (یوپی)                      | مکتبہ الفہم، بریجان مارکیٹ، صدر چوک، منونا تھن، بھنگن یوپی |
| سعید بکڈ پور، کلیا چک، نیو مارکیٹ مالدہ (بنگال)          | مکتبہ رحمانیہ رضویہ، درگاہ اعلیٰ حضرت، سوداگران، بریلی     |
| فاروقیہ بکڈ پور، نیا محل ۳۲۲ جامع مسجد دہلی - ۶          | قادری کتاب گھر نزد نو محلہ مسجد، بریلی شریف یوپی           |
| جیلانی بکڈ پور، چوڑی والاں، جامع مسجد، دہلی - ۶          | رضوی کتاب گھر، نیا محل ۳۲۳ جامع مسجد دہلی - ۶              |
| جمع الاسلامی، مبارکپور، ضلع عظیم گڑھ (یوپی)              | مکتبہ نعییہ، صدر بازار، منونا تھن، بھنگن (یوپی)            |
| عرشی کتاب گھر، منڈی میر عالم روڈ، پتھرگتی، حیدر آباد - ۲ | اسلامیہ بکڈ پور، کلیا چک، مالدہ، ویسٹ بنگال                |
| سمی پک سینٹر، سمی ضلع مالدہ (ویسٹ بنگال)                 | کھیمیہ بکڈ پور، سوتالی مارکیٹ، کلیا چک، مالدہ، بنگال       |

**ضروری گذارش:** زیر نظر شرح و ترجیح کی صحیح میں تاجیر نے کافی خیال رکھا ہار بار دیکھا پھر بھی یقین سے نہیں کہا جا سکتا کہ بالکل صحیح ہے۔ کیونکہ میں بھی ایک انسان ہوں اور انسان سے غلطی ممکن ہے لہذا اگر کسی صاحب کو کوئی غلطی نظر آ جائے تو براہ کرم اطلاع فرمائیں و مکھور فرمائیں تاکہ آئندہ ایڈیشن میں درست کر لیا جائے۔



Marketed &amp; Printed by:

**ALHUDA PUBLICATIONS**2982, KUCHA NEEL KANTH, QAZI WARA, DARYA GANJ  
NEW DELHI - 2, (INDIA) Cell: 08010503999, Tel: 011-43259013

**ترجمہ:** — اللہ کے نام سے شروع جو بہت ہر بانہیات رحم و الا۔ تمام خوبیاں اللہ کے لئے ہیں۔

**شرح:** — اللہ رب محمد صلی اللہ علیہ وسلم۔ مخن عباد محمد صلی اللہ علیہ وسلم۔ بیانہ بسم اللہ۔ یہ تسمیہ ماتن کا ہے شارح کا نہیں جو نکہ شرح کی ابتداء بدان بعد الیقون انہ سے ہے اس سے پہلے سے نہیں اور تسمیہ کے الفاظ چونکہ دافع د آسان ہے اس لئے یہاں اس کی دفناحت بیان نہیں کی گئی۔ البتہ حمد کے الفاظ کہ دہ الگ الگ انداز سے مذکور ہیں اسلئے یہاں اس کی دفناحت بیان کی جاتی ہے۔

**بیانہ الحمد للہ۔** الحمد للہ میں چونکہ چار چیزوں مذکور ہیں۔ ایک الف لام دوسرا حمد تیسرا اللہ اسم جلالت پر تھی حمد کی قدیم اسم جلالت پر۔ اسلئے اول کو دللام فیہ للجنس انہ سے اور دوم کو الحمد ہوا وصف انہ سے اور سوم کو دل علم للذات سے اور چہارم کو قدم الحمد انہ سے آگے بیان کیا گیا ہے۔

**بَدَا بَعْدَ الْيَقْنِ بِالْتَّسْمِيَةِ تَحْمِلُ اللَّهُ سُجَانَةً أَفْتَدَ أَبَا حَسِينِ النَّقَامِ وَعَلَّا عَلَى حَدِيثِ خِيرِ الْأَنَامِ وَعَلَى  
الْمَلَكِ التَّحِيَّةُ وَالسَّلَامُ وَهُوَ كَلَّ امْرِ ذَى بَالٍ لَمْ يَبْدُ أَجْمِدُ اللَّهُ فَهُوَا قَطْعٌ**

**ترجمہ:** — ماتن نے اپنے رسالہ شریفیہ کو تین بالتسیمیہ کے بعد الحمد للہ سجائنا سے قرآن کریم کی اقتدا اور حدیث خیر الانام علیہ التحیۃ والثناء پر عمل کرتے ہوئے شروع فرمایا اور دوہ حدیث ہے کہ امرذی بال کلم یہاں انہیں ہر امرذی شان کر حسین کو الحمد للہ سے شروع نہ کیا جائے وہ نامکمل ہے۔

**قولہ بدالبعد الیقون۔** جواب ہے اس سوال کا کہ ماتن نے اپنے رسالہ شریفیہ کو تسمیہ کے بعد تمجید سے کیوں شروع فرمایا؟ جواب یہ کہ اس کی دو وجہ ہیں ایک احسن نظام یعنی قرآن کریم کی اقتدا اور دوسرا حدیث خیر الانام علیہ التحیۃ والثناء پر عمل کی وجہ سے کیونکہ اول یعنی قرآن کریم میں تین بالتسیمیہ کے بعد سے شروع ہے۔ اس کو احسن نظام اس وجہ سے کہا گیا کہ اس کے نظم و ترتیب نہیں و دلکش انداز میں ہے اس طرح دنیا کی کسی کتابوں میں نہیں۔ دومنی حدیث خیر الانام میں چونکہ یہ مذکور ہے کہ امرذی بال انہیں ہر امرذی شان جو حمد سے شروع نہ کیا جائے وہ نامکمل ہے بلکہ کتاب کو کامل و اکمل بنانے کیلئے تسمیہ کے بعد تمجید سے شروع کیا گیا۔

**قولہ بعد الیقون:** یہ بھی جواب ہے اس سوال کا جس طرح حدیث تمجید کل امرذی بال الحمد بدلہ احمد اللہ

فہوا قطع سے مستفاد ہے کہ اچھے کام کی ابتداء الحمد اللہ سے کرنی چاہیے در نہ کام نام ہو جائے گا اسی طرح حدیث تسلیہ کل امر ذی بال لم یبدی ال بسم اللہ فہوا قطع سے بھی یہ مستفاد ہے کہ اچھے کام کی ابتداء بسم اللہ سے کرنی چاہیے در نہ کام ناقص ہو جائے گا ظاہر ہے ابتداء ایک ہی چیز سے ہو سکتی ہے دو چیزوں سے نہیں تو دونوں حدیتوں میں تعارض لازم آیا جو منوع ہے۔ جواب یہ کہ تعارض اس وقت لازم آتا ہے جبکہ بسم اللہ ابتداء الحمد اللہ دونوں لمبیدا کے متعلق ہوں حالانکہ بسم اللہ تینا کے متعلق ہے اور بحمد اللہ لمبیدا کے پس اس کے تقدیر پر دونوں حدیتوں کا معنی یہ ہوا جس نے کام شروع کرتے وقت بسم اللہ سے برکت صاحل نہ کی اور الحمد اللہ سے ابتدائے کی تو اس کا کام ناقص و نامکمل ہے پس دونوں حدیتوں میں کوئی تعارض نہیں۔

**قولہ خیرالانام**۔ خیر اسم تفضل ہے جو اصل میں آخرت ہا در انہا بفتح حزہ معنی مخلوق ہے اگرچہ لکسر نہ رہ بھی مردی ہے دونوں کی تو نفع الشریع المنسیب میں موجود ہے اسی طرح التحیۃ والسلام کی بھی لیکن التشريع میں الصلوة مذکور ہے اور یہاں التحیۃ مذکور ہے! دونوں اگرچہ لفظ میں الگ الگ ہیں لیکن معنی دونوں کا ایک اور دو مطلق دعا ہے اور وہو کل امر اخیم میں ضمیر مرفوع کا مرتع حدیث خیرالانام ہے جیسا کہ سیاق کام اس پر دال ہے۔

**وَالْحَمْدُ لِهُوَ الْوَصْفُ بِالْجَمِيلِ عَلَى الْجَمِيلِ الْأَخْتِيَارِيِّ حَقِيقَةً أَوْ حَكْمًا كَصَفَاتِ الْبَارِيِّ لَتَعْتَدُ**

**ترجمہ:** — اور حمد و صفاتِ جمیل ہے اختیاری خوبیوں پر حقیقت ہو یا حکماً جیسے صفاتِ باری تعالیٰ۔

**تشريع:** — **قولہ والحمد**۔ حماس تعییر کو کہا جاتا ہے جو کسی کے جمیل اختیاری پر الفاظ جمیلہ کیسا تھے ذکر حسن ہے لیکن کسی کے اختیاری خوبیوں پر زبان سے بقصد تعظیم ذکر حسن ہو۔ عام ہے وہ لفظ کے عومن ہو بالغت کے عومن نہ ہو۔ حمد کے مقابل ذم و تجوہ ہیں۔

واضح ہو کہ حمد کے لوازم چار ہیں (۱) حامد (۲) محمود (۳) محمودہ (۴) محمودہ علیہ۔ حامد وہ ہے جو وصف بیان کرے محمود وہ ہے جس کا وصف بیان کیا جائے اور محمودہ وہ وصف حسن ہے جو محمود کی طرف مسند ہو اور محمودہ علیہ وہ وصف حسن ہے جو حمد کا باعث ہو اور محمود علیہ اور محمودہ کے درمیان عکوم و خصوصیں من وجہ کی انتہا ہے جیسے زید کو بکر سے درمیں شامل کرنے کے وقت حمد تھے علی اعطای الدرہ کہنے میں اعطای ادرہ ہم پر دونوں صادق ہیں کیوں کہ اعطای ادرہ تم محمود کی طرف مسند ہے اور یہی حمد کا باعث بھی ہے برخلاف حمد تھے علی علمہ میں دونوں علیحدہ ہیں اس لئے کہ محمود یہیم ہے اور محمود علیہ

اعطا اور الحمد لله الذي هدانا میں جو بہادیت ہے اس پر دلوں صادق ہیں اسکے کو دہ ذات باری کی فلسفہ نہ ہے اور یہی حمد کا باعث بھجئے۔

**قولہ حقیقتہ او حکما۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ اللہ تعالیٰ کے جمیل اختیار کی اس کے صفات حقیقتیہ ہیں اور اس کے صفات حقیقتیہ کل سات ہیں (۱) علم (۲) قدرت (۳) حیواۃ (۴) ارادہ (۵) سمع (۶) بصر (۷) کلام فاجر ہے وہ اختیاری نہیں کیونکہ جو خوبی اختیاری ہو وہ حادث ہوتی ہے چونکہ وہ سبوق بالارادہ ہوتا ہے اسکے کوشش کا ہے علم ہوتا ہے پھر شوق پھر ارادہ اس کے بعد شکی بالفعل عدم سے وجود میں آتی ہے اسی کو حادث کہا جاتا ہے یعنی جو پہنچ نہ تھا اور اب ہوا جبکہ مذکورہ صفات قدیم ہیں۔ جواب یہ کہ صفات کا اختیاری ہونا عاماً ہے حقیقتہ ہو یا حکماً تو اللہ تعالیٰ کی صفات حقیقتہ اختیاری نہیں لیکن حکماً اختیاری ہیں۔ حکماً اختیاری ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جس کا صد در فاعل مختار ہے ہو اور صفات مذکورہ کا صد در بھی اللہ تعالیٰ کے اختیار سے ہوتا ہے اور عبارت میں کصفات الباری مثال ہے جمیل اختیاری کی

وَاللَّامُ فِي الْجَنْسِ أَوْ لَا سُتْغَلِقُ وَعَمِلُ اَنْ يَكُونَ لِلْمَعِيدِ اِشارةً اِلَى الْحَمْدِ الْمُحْبُوبِ وَالْمُرْضَى لِلَّهِ تَعَالَى  
المذکور فی قولہ علیہ السلام الحمد لله اعناف ما حمل جمیع خلقہ کما بمحبہ و مرضاه

**ترجمہ:** — اور حمد میں لام جنس کا ہے یا استغراق کا اور اس امر کا بھی احتمال رکھتا ہے کہ لام عہد کیا ہے یہ اشارہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی اس محبوب و پسندیدہ حمد کی طرف جو سرکارہ مدینہ کے اس قول میں مذکور ہے الحمد للہ اعناف اے یعنی وہ حمد جو اللہ تعالیٰ کی تمام مخلوقات نے کی ہو اس سے کئی گناہ زیادہ اللہ کی حمد ہو جیسا کہ وہ محبوب و پسند فرماتا ہے

**تشریح:** — **قولہ اللام فیہ**۔ الحمد للہ میں لام اگرچہ ذکر میں پہلے ہے اور حمد اس کے بعد لیکن حمد چونکہ مستقل ہے اور لام غیر مستقل کا وجود پہلے ہوتا ہے اور غیر مستقل کا اس کے بعد اس دو جملے میں ہے بیان کیا گیا بھرلام کو۔ اور لام کے متعلق یہ قول ہیں ایک علام اتفاق از اینی کا اور وہ یہ کہ وہ جنس کا ہے اس صورت میں متن کا معنی یہ ہو گا کہ جنس حمد تعالیٰ کیلئے ثابت ہے دوسرا قول میر سید اسنڈ کا ہے اور وہ یہ کہ لام استغراق کا ہے لیں اس صورت میں معنی یہ ہو گا کہ حمد کا ہر فرد اللہ تعالیٰ کیلئے ثابت ہے میسر قول بعض عققین کا ہے اور وہ یہ کہ لام عہد خارجی کا ہو جس کا معہود خاص حمد ہے جو محبوب و پسندیدہ ہے جس کا ذکر بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول میں موجود ہے الحمد للہ اعناف ما اتم۔

**قوله عَتَّمَ اَنْ يَكُونُ :** الحمد کے لام میں جو تیرا قول عہد خارجی کا ہے اس کو عتیل سے بیان کر کے اس کے معنف کی طفر اشارہ کیا گیا اور دو صرف یہ کہ لام خارجی کا ہو نئے صرف خاص حمد مراد ہوتی ہے دو سکر محاذ اس سے خارج ہو جاتی ہیں پس اس میں دوسری محاذ کا خارج ہونا صرف کو لازم کرتا ہے جبکہ لام جنس یا استغراق کا ہو تو اس میں تمام محاذ یہاں تک کہ خاص حمد بھی داخل ہو جاتی ہے۔

**وَ اخْتَارَ اَسْمَيْهَا جَمْلَةً عَلَى فَعْلِيْهَا لِكَوْنِهَا حَالَةً عَلَى الثَّبَاتِ وَ الدَّوَامِ وَ قَدْمَ الْحَمْدِ لَانَّهُ اَمْنَاسِبُ الْمَقَامِ**  
**وَ هِيَ فِي الْاَصْلِ جَمْلَةٌ فَعْلَيْهَا فَيَكُونُ اَنْشَاءُ الْحَمْدِ وَ كَيْتَلَ اَنْ يَكُونَ اسْتَغْرَاقًا بِكَوْنِ الْحَمَادِ كَلَّاهُ اللَّهُ تَعَالَى**  
**مِنْفَضْمَنًا لِلْحَمْدِ فَانَ الْاخْبَارُ بِذَلِكَ عَيْنُ الْحَمْدِ**

**ترجمہ:** اور ماتن نے اسمیہ جملہ کو فعلیہ جملہ پر اسلئے اختیار فرمایا تاکہ اسمیہ جملہ ثبات دد دام پر دلالت کرے اور حمد کو اللہ اسم جلالت پر اس لئے مقدم فرمائی کہ دو مقام کے مناسب ہے اور دو صرف یہ اصل میں جملہ فعلیہ ہے پس دو انشاء حمد ہے اور یہ بھی احتمال ہے اللہ تعالیٰ کی تمام حماد کی خبر ہو جو حمد کو متضمن ہے پس حمد کی خبر دینا عین حمد ہوا۔

**تشریح:** — **قوله وَ اخْتَارَ**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ حمد کو جملہ فعلیہ سے بیان کیا جا سکتا ہے اور جملہ اسمیہ سے بھی لیکن ماتن نے الحمد لشکہ کہ جملہ اسمیہ سے کیوں بیان فرمایا جملہ فعلیہ سے کیوں نہیں؟ جواب یہ کہ جملہ فعلیہ میں چونکہ حدوث و تغیر ہوتا ہے جس سے ادنی درجہ کی حمد حاصل ہے چنانچہ حمدت اللہ تعالیٰ کا معنی ہوا کہ مجھ سے گذشتہ زمانہ میں حمد صادر ہوئی اور یہ خلاف ہے منعم حقیقی کی شان کے اس درجہ سے جملہ اسمیہ سے حمد کو بیان کیا گیا تاکہ دد دام و استمار پر دلالت کرے اور جملہ اسی میں دو امیت داستار ہوتی ہے۔

**قوله اَسْمَيْهَا جَمْلَةً**۔ جملہ کا اطلاق ادلاد و قسموں پر ہوتا ہے ایک فعلیہ پر اور دوسری اسمیہ پر تو عبارت میں جملہ اسمیہ کہنا چاہیے زکہ اسمیہ جملہ۔ غالباً اس کی وجہ یہ اشارہ کرنا مقصود ہے کہ الحمد لشکہ بظاہر جملہ اسمیہ ہے لیکن دو اصل میں جملہ فعلیہ تھا جس کو اسمیہ جملہ کہا گیا ہے تاکہ دد دام و استمار پر دلالت کرے گو یا اسمیہ جملہ کا معنی ہوا جملہ فعلیہ کا اسمیہ ہونا۔

**قوله وَ قَدْمَ الْحَمْدِ**۔ یہ جواب اس سوال کا کہ حمد اگر جملہ اسمیہ سے مقصود ہے تو اللہ الحمد کہنا چاہیے اور وہ مقام کے مناسب بھی ہے کہ اس میں اللہ اسم جلالت مقدم ہے جو ذات پر دلالت کرتا ہے اور حمد و صرف پر اور رذات و من

پر طبعاً مقدم ہے تو اس کو ذکر کریں گی مقدم کرنا چاہیے تاکہ ذکر طبع کے موافق ہو جائے جواب یہ کہ عرب کا شہر مقولہ ہے لفظ مقام و لفظ مقال مقام یعنی ہر مقام کیلئے مخصوص گفتگو ہے اور گفتگو کیلئے مخصوص مقام ہے تو یہ مقام ہر کذا مقام گھم سے اسلئے اس کو مقدم کر کے الحمد للہ کہا گیا ہے۔ مزید تفصیل نوادر النبی میں ملا جنہ فرمائیں۔

**قوله وهي في الاصل**۔ یہ اس سوال کا جواب ہے کہ الحمد للہ جملہ خبر یہ ہے جس کا معنی ہے حمد کا ہر فرد اللہ تعالیٰ کیلئے ثابت ہے اور مقصود حدیث کے حلفاء ہے کیونکہ اس کا مقصود یہ ہے کہ امر ذی اشان کی ابتداء حمد متنے تو اور یہ اشارہ سے شامل ہوتا ہے اخبار سے نہیں۔ جواب اس کے دو ہیں ایک یہ کہ الحمد للہ اگرچہ حقیقتہ جملہ خبر یہ ہے لیکن دوہ انشا حمد کے معنی میں غلوت ہے جس طرح بعد استترتیت اگرچہ جملہ خبر یہ ہے لیکن مقام معین و شرعاً میں اشارہ پر محول ہے دوسرا جواب یہ کہ الحمد للہ کو اگر جملہ خبر یہ ہی میں مستعمل ہونا تسلیم کیا جائے تو ممکن مقصود کے خلاف نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی تمام حمد کی خبر دنیا بھی حمد کو منع نہیں ہے کیونکہ خبار حمد بھی بعدینہ حمد ہوتا ہے جس طرح فرمید کیلئے یہ کہا کہ ہو کا ذب تو اگرچہ دو خبر یہ ہے لیکن انشا کیلئے مستعمل ہے کہ اس میں زید کیلئے کاذب ہونے کو منسوب کیا گیا ہے۔

وَاللَّهُ عَلِمُ لِذَاتِ الْوَاجِبِ الْوُجُودِ الْمُسْتَجْمِعِ لِجُمِيعِ صَفَاتِ الْكَمَالِ لَا إِلَهَ مِنْهُمُ الْوَاجِبُ بِالذَّاتِ لَا يَقِيلُ لَانَةَ  
يَنافِيَهُ دَلَالَةُ كَلِمَةِ التَّوْحِيدِ عَلَيْهِ وَلَذَلِكَ اخْتَارَ اللَّهُ دُونَ الرَّحْمَنِ شَدَّادَ بَعْدَ الْإِيمَانِ الْاسْقَاعَ  
لِجُمِيعِ صَفَاتِ الْكَمَالِ بِالْأَجْمَالِ أَنْ لِيَفْصِلَ بِعْنَهَا فُؤُلُ الْأَشْعَارِ بِبِرَاعَةِ الْأَسْقَلَادِ

**ترجمہ:** اور اللہ علم ہے اس ذات واجب الوجود کا جو تمامی صفات کمال کا جامع ہے نہ کہ اسم ہے مفہوم واجب بالذات کا جیسا کہ بعض لوگوں کا قول ہے کیونکہ وہ کلمہ توحید کی دلالت کا منافی ہے اس وجہ سے لفظ اللہ کو اختیار کیا گیا الرحمن کو نہیں جمیع صفات کمال کے اجتماع کی طرف اجلاً اشارہ کے بعد ارادہ فرمایا کہ ان میں سے بعض کی تفصیل بیان فرمائے براعت استہلک کے اشعار کے ساتھ۔

**تشریح:** **قوله وهي في الاصل**۔ لفظ اللہ جو اسم جلالت ہے اس میں علمار کا اختلاف ہے کہ وہ آیا علم ہے یا اسم یعنی جزوی حقیقی ہے یا کلی اول کل علامہ نفتازی ہی اور دوم کے عالم علامہ فیض علی ہیں علامہ نفتازی نے کہا کہ اللہ علم ہے اس ذات واجب الوجود کا جو تمامی صفات کمالیہ کا جامع ہے پس اس کے مفہوم میں تکثر حال ہوا علامہ بیضاوی نے کہا لفظ اللہ کی وضع مفہوم کیلئے ہے پس اس کے مفہوم میں تکثر جائز ہے لیکن غالباً استعمال کی وجہ سے ذات واجب الوجود کا عالم بن گیا ہے جس طرح لفظ علامہ جامی کی وضع مفہوم کیلئے ہے کہ جو بھی عالم ملک جام کا باشندہ ہو وہ عالم جامی

کہلائے گا لیکن غلبہ استعمال کی وجہ سے اس کا اطلاق علامہ عبد الرحمن مصنف شرح جامی پر ہوتا ہے۔

**قولہ لا اسم شارح** نے اس عبارت سے اپنے مختار مذہب کی طرف اشارہ فرمایا ہے کہ علامہ لفتاز ایں نے جو علم کا قول کیا ہے وہ بہرہ کیونکہ اللہ اس نام جلالت اگر اس معنی کلی ہو تو کہہ تو حید جو لا اللہ الا اللہ ہے وہ تو حید کیلئے نہ رہے گا جو نکہ اس کے مفہوم میں تکشیر ہے اور ظاہر ہے تکشیر حید کے منافی ہے۔

**قولہ ولذ لذ اختبار** یہ دوسرا جواب ہے سوال مذکور کا اور ماتن کے مذہب مختار کی طرف اشارہ بھی کہ اس نام جلالت اگر دفعہ کے اعتبار سے عالم نہ ہو بلکہ کلی ہو اور غلبہ استعمال کی وجہ سے رب قدری کا علم بن گیا ہو تو لفظ اللہ کے بجائے الرحمن کہنا چاہئے تھا جو نکہ اس کی دفعہ مفہوم کلی کیلئے ہے اور غلبہ استعمال کی وجہ سے وہ رب قدری کا علم بن گیا ہے لیکن ان کا لفظ اللہ کہنا اور الرحمن نہ کہنا اس بات کی دلیل ہے کہ ان کا مختار مذہب ہی ہے کہ لفظ اللہ علم ہے کلی نہیں ہے جسمیں تکشیر محال ہے

**قولہ ثم امر بعد الاعیاد** یہ جواب ہے سوال مقدور کا اور ساختہ ہی آئینوالی عبارت کا مقابل کے ساتھ ربط کا بیان بھی سوال یہ کہ مقابل میں یہ مذکور سوکار اللہ تعالیٰ کی ذات تمام صفات کا لیہ کا جامع ہے پھر اب ان میں سے بعض صفتون کا بیان کیا جاتا ہے آخرالیسا کیوں؟ جواب یہ کہ مقابل میں جو صفتون کا بیان ہوا اور اب دھ صفتیں مرادہ دتفصیلاً بیان کی جاتی ہیں اس سے آئینوالی عبارت کا مقابل کے ساتھ ربط بھی تاہم ہو گیا کہ مقابل میں صفتیں اجمالاً مذکور ہیں اور اب تفصیلاً بیان کی جاتی ہیں۔

**قولہ مع الاستعار** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مرادہ مرف ان ہی بعض صفتون کو بیان کیا گیا درسری بعض صفتون کو کیوں نہیں؟ اس میں مرجع کیا ہے؟ جواب یہ کہ مرجع اس کا یہ ہے کہ بیان کردہ صفتیں براعت استہلاک کی طرف مشعر ہیں کیوں کہ براعت استہلاک کہتے ہیں صفتیں کا خطبہ میں ایسے الفاظ کو بیان کرنا جو مقصود کی طرف مشعر ہوں اسلئے کہ براعت لغت میں مانوذہ ہے برع ارجل سے جو علم و فضل یا حسن و جمال میں لکھتا ہونے یا کسی پر فوقیت رکھنے کو کہا جاتا ہے اور استہلاک کہتے ہیں۔ بچے کا پیدائش کے وقت زور زد رسم سے روئے کو۔

**فَقَالَ الَّذِي لَا مَالَ لَهُ كَمْ هُوَ دِيلٌ بِالْمَنْعِ مَعْنَاهُ الْلُّغُوْيُ وَحِتَّمَ أَنْ يَكُونَ الْمَرْأَةُ الْمَعْنَى الْأَصْطَلَاحِيْ جَعْلِهِ  
انْكَارِ الْمُنْكَرِ كَلَا انْكَارَ لِوْجُودِ مَا اتَّا مَلْوَافِيهِ ارْتَدَ عَوْاْنَهُ كَوْلَهُ تَعَالَى لَارِيْ فِيهِ وَلَا نَاقْفَ لِقَفَائِهِ  
وَقَدْرَهُ**

**ترجمہ** یہ ماتن نے فرمایا (وہ اللہ کہ جس کے حکم کا کوئی روکنے والا نہیں) ارادہ کرتے ہوئے اس کے

معنی لغوی کا اور اس امر کا احتمال رکھتا ہے کہ مراد معنی اصطلاحی ہو منکریں کے انکار کو لا انکار کی مثال کر کے بہب اس امر کے وجود کے کاگرا اس میں تامل کریں تو اس سے باز آ جائیں گے۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا قول ہے لامیب فیہ (ادرستہ ہی اس کے قفنا و قدر کا کوئی توڑنیوالا ہے)

**تشریح۔ قولہ فقا۔** یہ عبارت شرح کی ہے جس کا تعلق مریداً بالمنع کے ساتھ ہے خلاصہ اس کا یہ کہ مائن کے قول لامانع حکم میں جو مانع ہے دہشتی ہے منع سے اور منع کے دہمنی ہیں ایک لغوی اور در درساً اصطلاحی۔ لغوی معنی اس کا روکا ہے اور اصطلاحی معنی طلب الدلیل علی مقدمة معینہ ہے لیعنی کسی مقدمة معینہ کا انکار کرتے ہوئے اس پر دلیل کا مقابلہ کرنا فقا ہر ہے منع سے یہاں مراد اس کا لغوی معنی ہے کیونکہ اس صورت میں متن کا معنی یہ ہو گا کہ اللہ کے حکم لیعنی نسبت کا رد کرنے والا کوئی نہیں چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ اگر یہ ہو کہ فلاں آدمی فلاں دن پیدا ہو گا یا مرے گا تو اس کا کوئی رد کرنے والا نہ ہو گا یہ یعنی احتمال ہے کہ منع سے اس کا اصطلاحی معنی مراد ہو لیکن اس صورت میں چونکہ سوال پیدا ہے جس کیلئے جواب کی فزورت پیش آئے گی اسلئے اس کو احتمال سے تعبیر کیا گیا اور پہلا معنی کو ظاہر اس لئے کہا کہ اس صورت میں کوئی سوال پیدا نہیں ہوتا۔

**قولہ بجعل انکار۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ اللہ تعالیٰ کیلئے یہ کہنا کہ اس کے حکم کا کوئی منکر نہیں۔ درست نہیں چونکہ کفار اللہ تعالیٰ کے حکم کا منکر ہیں مومنین ہی صرف اس کے حکم کو مانتے ہیں جواب یہ کہ اللہ تعالیٰ کے حکم پر چونکہ واضح دلائل دبراہیں موجود ہیں کہ کفار الگران کے اندر تھوڑا بھی غور دلکر لیں تو وہ اپنے انکار سے بازاً سکتے ہیں بلکہ انکار کو لا انکار کے درجہ میں اتار کر یہ کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم کا کوئی منکر نہیں جیسا کہ رب ترینے خود ہی ارشاد فرمایا لاریب فیہ لیعنی قرآن میں کوئی شپنگیں کیونکہ کفار قرآن میں شک و شبہ کرتے تھے میکن دلائل پر اگر غور کر کیا جائے تو شک و شبہ کی گنجائش نہیں اسلئے اللہ تعالیٰ نے ان کے شک کو لاشک کے درجہ میں اتار کر فرمایا لاریب فیہ کہ اس میں کوئی شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔

**بیان ولا ناقض۔** لیعنی اللہ تعالیٰ کے قفنا و قدر کا کوئی ناقض لیعنی توڑنیوالا نہیں۔ قفنا و قدر الگھبہ دنوں ایک ساتھ ستمل ہوتے ہیں لیکن ان کے دریان فرق ہے کیونکہ قدرنا کہتے ہیں امر۔ حکم۔ فعل مع الاحکام کو اور اس کو بھی کہ اشیاء کے وجود خارجی سے پہلے نفس الامر میں جس ارادہ از لی کا تعلق ان اشیاء نفس الامر یہ کے ساتھ ہوتا ہے اور قدر کہتے ہیں اشیاء کے بالفعل موجود ہوتے وقت جس ارادہ از لی کا تعلق ان اشیاء سے ہو۔

**ثُمَّ مَا كَانَ نَبِيًّا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسِيلَةً لَوَصُولِ حَكْمِ الْيَنَاءِ وَالْحَابَةِ مَرْشِدًا لَنَا إِذَا فَاتَتِ الْحِيدَادُ**  
**بِالصُّلُوةِ عَقَالُ وَالصُّلُوةُ وَهِيَ فِي الْلُّغَةِ مُطْلَقُ الْعَطْفِ فَإِذَا سُبِّتْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى يَرَادُ بِهَا الرَّحْمَةُ الْكَامِلَةُ**

وَإِذَا نَبَّتَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ يُرَادُ بِهِ الْاسْتغْفَارُ وَإِذَا نَبَّتَ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ يُرَادُ بِهِ الْدُّعَاءُ فَمَعْنَى قَوْلِهِ  
اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ عَظِيمٍ فِي الدُّنْيَا بِأَعْلَمِ ذِكْرِهِ وَالْقَوْمَ شَرِيعَتِهِ وَفِي الْآخِرَةِ بِمَسْتَفِعِهِ فِي الْأَمَّةِ  
وَتَقْنِيفِ أَجْرِ عَمَلِهِ

**ترجمہ:** پھر جب ہمارے بی اصلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے حکم کو یہ تک بیوچانے کا دستیہ ہی اور  
آپ کے صحابہ ہمارے رہنماء ہیں تو ان نے تمجید کے بعد مصلوٰۃ کو بیان فرمایا تو کہا (اور رحمت کاملہ علی مصلوٰۃ لعنت مطلق  
عطف دہر یا نیکو کہا جاتا ہے پس جب وہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہوتواں سے رحمت کاملہ راد ہوتی ہے اور جب ملائکہ کی طرف  
منسوب ہوتواں سے استغفار مراد ہوتا ہے اور جب مسین کی طرف منسوب ہوتواں سے دعا مراد ہوتی ہے تو ان کے قول اللہ علی یہ  
کا معنی یہ ہوا کے ارشد محمد اصلی اللہ علیہ وسلم کو اعلان ذکر اور اباقا شریعت کے ساتھ بلند فرمایا اور آخرت میں امت کی شفاعت کی بنیوں  
اور عمل کے درہرے ثواب کے ساتھ انہیں غافلیم دلند فرمایا۔

**تشريع:** — قولہ ثم لما كان . . يَا نِيَوَالِي عَبَدَتْ كَامَا قَبْلَكَ سَاتِهِ رِبْطًا بِيَابَانِهِ اس سوال  
کا جواب بھی اکھبہ میں جب حدوث کا ذکر ہوتواں کے بعد سرکار مدینہ اور ان کے صحابہ پر درد کیوں بیجا گیا؟ جواب یہ کہ  
ذات باری تعالیٰ چونکہ نعمت حقیقی ہے جس کیلئے حمد کا ہونا ضروری تھا اسکے پہلے اس کی حمد کو بیان کیا گیا اور سرکار مدینہ  
چونکہ نعمت مجازی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے احکام کو یہ تک بیوچانے کا دستیہ ہیں اور آپ کے صحابہ ہمارے پیشو اور رہنماء ہیں اسکے  
اس کے بعد سرکار پر درد بیجا گیا اپنہ آپ کے صحابہ پر تاک ان کا بھی شکر ادا ہو جائے۔ اس بیان سے ربط بھی واضح ہو گیا کہ حمد  
کے بعد مصلوٰۃ کو دستیہ کی وجہ سے بیان کیا گیا۔

**قوله وهي في اللغة** یعنی مصلوٰۃ لعنت مطلق عطف دہر یا نیکو کہا جاتا ہے اور اصل لاح میں اس کے معنی  
حنکف ہیں کہ اگر اس کی نسبت ارشد تعالیٰ کی طرف ہوتواں سے مراد رحمت کاملہ ہو گی اور جب ملائکہ کی طرف ہوتواں سے مراد استغفار  
ہو گا اور جب مونین کی طرف ہوتواں سے مراد دعا ہو گی چنانچہ اللہ علی یہ مصلوٰۃ کی نسبت اگر ارشد تعالیٰ کی طرف ہوتو یعنی  
یہ ہو گا کہ ارشد محمد اصلی اللہ علیہ وسلم پر رحمت کاملہ نازل فرمایا! اور اگر نسبت مونین کی طرف ہوتو یعنی یہ ہو گا کہ ارشد محمد اصلی اللہ  
علیہ وسلم کو اعلان ذکر اور اباقا شریعت کے ساتھ بلند فرمایا! اور آخرت میں ان کے شفاعت کی قبولیت اور عمل کر کے درہرے ثواب  
کے ساتھ انہیں غافلیم دلند فرمایا!

عَلَى سَيِّدِ النَّبِيَّةِ وَهُوَ بَيْنَ أَصْلِ الْمَعَالِيِّ وَسَلَمَ كَمَا وَرَدَ فِي الْخَبْرِ إِذَا سَيِّدُ الْأَدَمَ وَلَا فِي وَالنَّبِيِّ هُوَ النَّاسُ  
مَعْوُثٌ مِّنَ اللَّهِ لَعَاظِي إِلَى الْخُلُقِ لِتَبْلِيغِ احْكَامِهِ فَإِنَّ ذَكْرَتَابِ وَشَوْعَةَ مَجْدِ دَوَّلَةِ لِيَسِّيِّ رسُولًا وَأَخْفَافَهُ

الأنبياء للاستغراق فيتناول الرسل أليعاً

**ترجمہ:** — (انبیا کے سردار پر) اور وہ ہمارے بھائی اللہ علیہ وسلم ہیں جیسا کہ حدیث شریف میں دارد ہے کہ میں اولاد آدم کا سردار ہوں اور اس میں کوئی فخر کی بات نہیں اور نبی وہ انسان ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مخلوق کی طرف بھیجا گیا ہے اللہ تعالیٰ کے احکام کو ہونچلنے کیلئے پس الگ وہ نبی کتاب و نبی شریعت والا ہے تو اس کو رسول کہا جائے گا اور انبیا کی اضفافت فخر کی طرف استغراق کیلئے ہے پس وہ رسولوں کو بھی شامل ہو جائے گا۔

**شرح:** — **قوله وهو نبينا**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مصلوٰۃ تو اپنے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر صحیحاً چاہئے لیکن فتح رہے ہے میں انبیا کے سردار پر! ایسا کیوں؟ جواب یہ کہ سید انبیا اسے هر اپنے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہی ہے۔ چنانچہ ارشادِ گرامی ہے انا سید ولد آدم ولا فخر یعنی میں اولاد آدم کا سردار ہوں تو جو اولاد آدم کا سردار ہو ٹھہر ہے وہ انبیا کے بھی سردار ہوں گے کیونکہ انبیا بھی اولاد آدم ہیں۔

**قوله ولا فخر** : یعنی میرا اولاد آدم کا سردار ہونا ایک ادنیٰ اعجاز ہے اس میں کوئی فخر کی بات نہیں اور قابل فخر تو دوسرے بہت سارے اعجاز ہیں یا یہ کہ میرا سید ولد آدم ہونا بطور حقیقت ہے بطور فخر نہیں جس طرح تحدیتِ نعمت کے طور پر کوئی یہ کہے کہ میں سادات سے ہوں یا میں اولادِ غوث و خواجہ سے ہوں۔

**قوله والبني هؤلء الناس** : لفظِ بني مشتق ہے نبو، معنی رفتت سے یا نبا، معنی خبر دینے سے تقدیرِ ادل معنی اس کا ہے بلند ہونے والا۔ وجہ تسمیہ نہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بلند کیا ہوا ہوتا ہے تقدیرِ عدم معنی ہے خبر دینے والا وجہ تسمیہ اس صورت میں بھی نہ ہر سہے کہ وہ غائب کی خبر دینے والا ہوتا ہے۔ اصطلاحی معنی اس کا یہ ہے کہ وہ انسان ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے تبلیغ احکام کیلئے مخلوقات کی طرف بھیجا گیا ہو۔ انسان سے هر ادھر طلق انسان ہیں بلکہ مرد انسان ہے کیونکہ عورت بھی اگرچہ انسان ہے لیکن وہ بھی نہیں کیونکہ فرائض نبوت میں امامت و حکومت لازم ہے اور عورت شرعاً اس کا اہل نہیں۔

**قوله وان كان ذا الكتاب** : بنی در رسول کے درمیان یہ فرق ہے کہ رسول وہ مرد ہے جس کے ساتھ نبی کتاب و نبی شریعت ہو اور نبی وہ مرد ہے جس کے ساتھ احرف نبی شریعت ہو عام ہے اس کے ساتھ نبی کتاب ہو رہا ہے۔ اس تقدیر پر نبی عالم ہوا اور رسول خاص۔ ہر رسول نبی ہو گا اور ہر نبی رسول نہیں۔ تفصیل الشریعہ میں دیکھئے۔

**قوله افنافة الانبياء** : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ بنی جب عام ہے اور رسول خاص تو رسول کا اہل نبی علیہ وسلم نبیوں کے سردار ہوئے رسولوں کے نہیں تو انبیا کے بعد رسول کو بھی افنافة کرنا چاہئے تاکہ رسولوں کا سردار ہو۔

بھی ظاہر ہو جائے جواب یہ کہ انبیاء رحمح ہے ارجح جب مضاف ہوتا ہے تو استخراق کا فائدہ دیتا ہے لیکن یہ ہوا کہ اس دنیا میں جتنے انبیاء کرام جلوہ گر ہوئے اب ان تمام کے سردار ہوئے اور رسول حنک بنی بھی ہوتا ہے اسلئے رسول یعنی انبیاء میں داخل ہو گئے لہذا اپنا فضول ہے۔

لَا يَقُولُ نَبِيٌّ عَلَيْهِ السَّلَامُ دَخْلٌ فِيهِمْ فَيَلَزِمُهُ كُونَهُ سَيِّدًا مُّنْهَى نَفْسِهِ لَذَانَ الْفُوْلُ بِحَلْمٍ بِدَاهَةٍ  
الْعُقْلُ بِخَرْجٍ بِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مُنْهَمْ صَلَواتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ كَوْلَهُ تَعَالَى وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

**ترجمہ:** — سن کہا جائے کہ ہمارے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان انبیاء میں داخل ہیں تو ان کو اپنے آپ کا سردار ہونا لازم آئے گا کیونکہ ہم ہمیں کے کہداہت عقل حکم کرتی ہے کہ ہمارے بنی صلی اللہ علیہ وسلم انبیاء کرام صلوات اللہ علیہم سے خارج ہیں جیسے اللہ تعالیٰ کا قول ہے واللہ تعالیٰ کل شئیٰ قدیر یعنی اللہ تعالیٰ پر ہر چیز پر قادر ہے۔

**تشریح:** — قولہ لا يقال: یہ ایک سوال ہے کہ انبیاء سے جب تمام انبیاء مراد ہیں تو ہمارے بنی کریم صلی اللہ علیہ بھی انبیاء میں داخل ہوئے تو اس سے آپ کا اپنی ذات کیلئے سردار ہونا لازم آیا جو منوع ہے۔ قولہ لاذن القول: یہ جواب ہے سوال مذکور کا کہ انبیاء میں اپنا فضول استخراق ہے لیکن بدراحت عقل اس کا مخصوص ہے کہ آپ انبیاء میں داخل ہیں تو آپ کا اپنی ذات کیلئے سردار ہونا لازم نہ آیا جس طرح اللہ تعالیٰ کے قول و ارشاعی کل شئیٰ قدیر میں اللہ تعالیٰ اشئی میں داخل ہیں جبکہ شئیٰ موجود کو کہتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اکبی موجود ہے تو جب اللہ تعالیٰ ہر شئیٰ پر قادر ہے تو وہ خود بھی موجود ہے تو اس سے لازم آیا کہ اللہ تعالیٰ خود اپنی ذات پر قادر ہو حالانکہ وہ بدآئے منوع ہے۔ لازم آیا کہ اللہ تعالیٰ اشئی سے خارج ہے۔

وَسَنَدُ أَوْلِيَاءِ الْأَسْنَدِ مَا اسْتَنَدَتِ الْيَدُ وَأَوْلِيَاءُ الْأَعْلَاءِ خَوَاصَهُ أَعْمُونَ يَكُونُ نَبِيًّا أَوْغَيْرَهُ  
لکن یخراج نبیا صلی اللہ علیہ وسلم بدلالة العقل والظاهران یکون المراد بالاولیاء همہ میں سوی الانبیاء من العلماء والصلحاء ولا یخفی ما فی لفظِ السید و السندر من صفتۃ الحجۃ

**ترجمہ:** — (اور اس کے اولیاء کی سندر) سندر ہے یہ جس کا سہماں ایسا جائے اور اللہ تعالیٰ

کے ادیار اسکے مقررین و خواص ہیں عام و گوہ بنی ہوں یا غیر بنی ایسیں جمکر بنی حسلی اور علیہ کلام دلالت عقل سے خارج ہیں اور ظاہر ہے ادیا اسے مراد انبیاء کے علاوہ علماء و صاحبین ہیں اور مخفی نہ رہے جو لفظ سید و سند میں صنعت تجسس ہے۔

**تشریح:** — قولہ السند ما المخْبِي سند وہ ہے جس کا سہارا لیا جائے جیسے دیوار دعا فیروز وجہ تسمیہ ظاہر ہے کہ سرکار کی ذات مبارکہ بھی مقررین کیلئے سہارا ہیں۔ ادیا اجمع ہے دلی کی اور ولی کا معنی متعدد ہے۔ محب مجتبی مقرر۔ نام و غیرہ تو ادیا ارشد کا معنی ہوا کہ ارشد تعالیٰ کے مقرین و خواص اور وہ عام ہے کہ انبیاء و ہوں یا فیرانبیاء بتقدیر اول ہمارے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی داخل ہو جائیں گے لیکن اس کی ذات بدراحت خارج ہو جائے گی۔

**قولہ والظہران یکون:** یعنی ادیا اسے مراد اگرچہ عام ہے کہ انبیاء و ہوں یا غیر انبیاء ایسیں ظاہر غیر انبیاء مراد لینا ہے کیونکہ وہ انبیاء کے مقابل میں آیا ہے اور مقابل ہونا یغیریت کو معنی پڑی ہے اگرچہ عام مراد لینا بھی جائز ہے لیکن اس میں چونکہ سرکار کی ذات کا داخل ہونا لازم آتا ہے جس کیلئے تاویل کی فزورت پہش آتی ہے کہ وہ دلالت عقل سے خارج ہے اسلئے ظاہر اس کا عکس مراد لینے میں ہے۔

**قولہ ولا عینی ماقی لفظ:** یعنی سید و سند میں صنعت تجسس ہے کیونکہ صنعت تجسس علم بلاغت میں اس صنعت کو کہا جاتا ہے جس کے دو ہم شکل الفاظ ہوں اور ان کے معانی مختلف ہوں جس طرح سید و سند دونوں کے الفاظ ہم شکل ہیں اور معانی دونوں کے مختلف ہیں۔

وَعَلَى أَحَبَّ الْمُعَارِضِينَ لِأَعْدَاءِهِ مِنَ الْكُفَّارِ الْمُنَكِّرِينَ لِلتَّوْحِيدِ وَرِسَالَةِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِاللِّسَانِ  
وَالسُّنَّاَنِ وَالْمَجَزَّاتِ وَالْفُرْقَانِ بِحِمْتِ بَحْرٍ وَاعْنَ الْإِتِّيَانِ كَمِثْلِ أَقْمَرِ سُورَةِ مِنْهُ وَلَمْ يَبْقَ فِي مَلَكَةٍ مُشَوَّفٍ  
الْأَوَانِ يَقْهَرُ الْإِيمَانَ وَالْحَبَابَ الَّذِينَ يَحْبُونَهُ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِصَمِيمِ قَلْبِهِمْ وَخَلُوصِ اعْقَادِهِمْ وَلَا هُمْ  
دَاهِلٌ فِيهِمْ فَلَا حاجَةٌ إِلَى التَّقْرِيرِ بِهِمْ وَلَا يَذْهَبُ عَلَيْكُمْ مَا قِيلَ لَعْنَ الْمِنْجِ وَالنَّقْفِ وَالسِّنْدِ وَالْمَعَنَّةِ  
هُنَّ حُسْنٌ بِرَاعِةِ الْأَسْمَاءِ الْمَلَائِكَ الْمُنَاسِبِ لِأَدَابِ الْمَعَالِ كَمَا بَهْنَانَ وَعَلَيْهِ فِي أَوْلِ الْحَكَمِ

**ترجمہ:** — (اون درود ہو آپ کے احباب پر جو آپ کے دشمنوں سے رہنولے ہیں) کفار میں سے جو توحید و رسالت بنی حسلی ارشد علیہ وسلم کے منکر ہیں زبان اور سیزہ اور سمجھہ اور فرقان کے ذریعہ اس حدیث سے کہ قرآن کریم کی جھوٹی آیت کی مثل لانے سے عاجز ہیں اور مذکور شریف میں کوئی مترک باقی نہ ہو گا مگر یہ کہ وہ اپنے ایمان کو

ظاہر کرے اور احباب وہ ہیں جو سرکار مدینہ صلی اللہ علیہ سے خلوص دل اور خلوص اعتقاد سے محبت کریں اور آں  
احباب میں داخل ہیں لہذا ان کی تصریح کی فردا نہیں اور آپ پر دہ امر نہ جائے جو لفظاً منع اور غفل اور سند اور معارف نہ  
میں براعت استہلاں کا سن ہے جو طریقہ کلام کے مناسب ہے جیسا کہ ہم نے اس پر ابتداء دقت پر تنبیہ کر دیا ہے۔

**تشریح:** — بیان، علی احبابہ: متن کی اس عبارت سے پانچ سوالات پیدا ہوتے ہیں جن کا جواب

شاید نہ آگے بیان فرمایا ہے وہ ایک سوال یہ کہ احبابہ داعداً کی صفت کا مرجع کون ہے؟ اور داعدار سے مراد کون لوگ  
ہیں؟ دوسرا یہ کہ معارف نہیں میں جو معارف نہیں ہیں؟ تنبیہ یہ کہ معارف نہ کا نتیجہ کیا ہے؟ چو قایہ کہ احباب سے  
مراد کون لوگ ہیں؟ پانچواں یہ کہ احباب کے بعد آں کو بھی بیان کرنا چاہیے تاکہ درود دلوں پر نازل ہو جاتا۔

**قولہ من الکفار:** یہ جواب ہے اس سوال اول کا کہ احبابہ داعداً کی صفت دل کے مرجع سید دسند ہیں جن کا

صدق سرکار مدینہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی ہے اگرچہ اس کا مرجع اللہ اسم جلالت کو بھی قرار دیا جا سکتا ہے جیسا کہ ظاہر  
ہے اور اس کا جمع ہے عدو کی جس سے مراد دہ کفار ہیں جو اللہ تعالیٰ کی توحید درسالات بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے نکریں۔

**قولہ باللسان والسنن:** یہ جواب ہے سوال دوم کا کہ معارف نہیں نے معارف نہ کی چار صورتیں اختیار کی ہیں اور

وہ یہ ہیں (۱) معارف نہ بالسان یعنی زبان کے ذریعہ کافروں کو دعوت حق کی تبلیغ کی (۲) معارف نہ بالسان یعنی نیز دل کے

ذریعہ کافروں سے مقابلہ کیا (۳) معارف نہ بالمعجزات یعنی بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات کو کافروں کے سامنے پیش کئے۔

(۴) معارف نہ بالفرقان یعنی انہوں نے کافروں سے یہ مطالبہ کیا لقرآن پاک کے مقابلہ میں ایک چھوٹی سی سورت ہی پیش کرے

لیکن کفار مقابلہ سے قاهر رہے بلکہ اس سے حاجز نہ آگئے بالآخر مکہ شرف میں کوئی ایسا مشترک نہ رہا جس نے دُر کی وجہ سے ایمان

ظاہر نہ کیا ہو۔ یہی جواب ہے سوال سوم کا جس کو جمیث عجز داسے بیان کیا کہ جب کسی سے مقابلہ کیا جائے تو وہ عاجز ہو کر

خاموش ہو جاتا ہے۔

**قولہ والاحباب الدین:** یہ جواب ہے سوال چہارم کا کہ احباب سے مراد وہ مونین ہیں جو خلوص دل اور

خلوص اعتقاد کے ساتھ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے سچی محبت کرتے ہوں۔ احباب جمع ہے جبکہ اس کی جمیث احبار

زیادہ مناسب تھا جس طرح اخلاق جمع ہے خلیل کی تاک او لیاڑ داعداً کے سبع کی رعایت ہو جائے۔

**قولہ والال داخل:** یہ جواب ہے سوال پنجم کا کہ احباب کے بعد آں کو اسلئے بیان نہیں کیا کہ آں احباب

میں داخل ہے لیکن جو بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سچے آں ہوں گے وہ یقیناً ان سے محبت والفت رکھیں گے اور ظاہر ہے

یہ متن ہے اور متن میں اختصار طلب ہوتا ہے۔

**قوله ولا يذهب عليك** یہ اس سوال کا جواب ہے کہ متن میں خطبہ کے اندر منع اور نقض اور معارضہ اور سند جیسے الفاظ کو بیان کرنے میں کیا مصلحت ہے؟ جواب یہ کہ ان الفاظ سے براعت استہلال مستفاد ہے کیونکہ وہ شرعاً المقصود ہوئی کی وجہ سے آداب مقال کے زیادہ مناسب ہے۔

— وَلَعْدُ مِنَ الظَّرْفِ الزَّمَانِيَّةِ وَأَذْقَطَهُ عَنِ الاضْافَةِ بِنِيَّةِ كَاوَرِيْ هُمْنَا وَالْعَامِلُ فِيهِ مَعْنَى الاشارةِ فِي قَوْلِهِ هَذِهِ قَواعِدُ الْجِبْتِ تَرْكُ الْفَاءِ دُلُّا يَحْتَاجُ إِلَى تَوْهِيمِ الْمَوْهِمِ لِعِنْيَةِ مَا حَفِظَ فِي الدِّهْنِ مِنَ الْمَرْبُطِ الْأَمْنِيَّ الْمَصْوَرِ بِصُورَةِ الْمَبْصِرِ أَمْوَرُ كُلِّيَّةٍ لِفِيهِمْ مِنْهَا جِزْئَيَّاتُ الْإِجَاثِ الصَّحِيحَةِ الْمُتَازَّةِ مِنَ السُّقْمَةِ.

**تم جسمہ:** — (اور حمد و صلوٰۃ کے بعد) بعد ظرف زمانہ سے ہے اور جب اضافت سے قطع کیا جائے تو مبنی ہو گا جیسا کہ آپ نے یہاں دیکھا اور لفظ بعد میں عامل اشارہ کا معنی ہے جو متن کے قول پر ہے قواعد الجبت (یہ جبت کے قواعد ہیں) میں ہے۔ متن نے فا کو اسلئے ترک کیا تاکہ متوجه کے توهہ کا محتاج نہ ہو۔ یعنی وہ ترتیب جو ذہن میں موجود ہے اس بھرپور مرتب سے جو متصور بصورۃ مبصر ہے امور کلیہ ہیں جن سے اجاث صحیحہ کی جزئیات مفہوم ہوتے ہیں جو سیم سے ممتاز ہیں۔

**تشريع، بیان و بعد:** یہاں پر تین سوالات پیدا ہوتے ہیں ایک یہ کہ بعد اصل میں کیا ہے؟ دوسری یہ کہ اسکے استعمال کے طریقے کیا ہیں؟ تیسرا یہ کہ بعد اگر ظرف ہے تو اس کا عامل کون ہے؟ شرح میں اگے تینوں سوالات کے جوابات مذکور ہیں۔

**قوله من الظرف الزمانية:** یہ جوابات ہیں مذکورہ سوالات کے ک بعد ظروف زمانیہ سے ہے اور وہ جو نکلہ لازم اضافہ ہوتا ہے یعنی اس کیلئے اضافت کا ہونا لازم و ضروری ہوتا ہے اسلئے مضاف الیہ کے اعتبار سے اس کی تین صورتیں ہیں اور وہ یہ کہ اس کا مضاف الیہ مذکور ہے یا مخدوف۔ اگر مخدوف ہے تو اس کی بھی دو صورتیں ہیں۔ مخدوف نیاً منیاً ہے یا منوی یعنی بیت میں تو پہلی دو نوی صورتوں میں دہ معتبر ہوگا اور اخیر صورت میں مبنی علی الضم اور یہاں بھی اخیر صورت یعنی مبنی علی الفہم ہے اصل عبارت یہ ہے بعد الحمد والصلوٰۃ۔ اور بعد کا عامل فعل اشیر ہے جو آنے والا اسم اشارہ ہذہ سے مستفاد ہوتا ہے

**قوله ترك الفاء،** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مصنفوں کا یہ اسلوب ہے کہ وہ حصہ کے ادیفاؤ بین

کرتے ہیں پس یہاں یوں کہنا چاہیے بعد فہنڈ جواب یہ کہ فاکوسیان کرنے میں چونکہ تکلف لازم آتا ہے اور وہ تکلف یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ دخول فاماً کے جواب میں ہوا کرتا ہے حالانکہ اماً یہاں مذکور نہیں۔ ممکن ہے اس کا جواب یہ دیا جائے کہ دخول فالو حم اماً کی وجہ سے ہے لیکن ماتن کو میں معلوم ہے کہ اماً اگرچہ مذکور نہیں لیکن ان کو یہ وہم ہے کہ اماً ماقبل میں مذکور ہے لیکن اسی صورت میں چونکہ تو حم متوجه کاحتاج ہونا پڑتا ہے اسلئے ترک کرنا ہی زیادہ بہتر ہے۔

قولہ لینی ما حفظ ذهن: یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ ھذا ہ اسم اشارہ ہے جس کا شارالیہ قواعد کو قرار دیا گیا ہے اور قواعد غیر محسوس وغیر مبھر ہے جبکہ شارالیہ کا محسوس و مبھر ہونا ضروری ہے جواب یہ کہ شارالیہ اگرچہ حقیقتہ محسوس و مبھر ہوتا ہے لیکن وہ کبھی مجاز اغیر محسوس وغیر مبھر کیلئے بھی مستعمل ہوتا ہے اور وہ یہاں ما حفظ ذهن اخ ہے جو غیر محسوس کو محسوس کی جگہ پر رکھا گیا ہے۔

قولہ امور کلیۃ لیفہم: متن میں جو قواعد مذکور ہے اس عبارت سے اس کے معنی کو بیان کیا گیا ہے کہ وہ امور کلیۃ ہیں جن سے ان ابجات صحیح کی جائزیات مستفاد ہوتے ہیں جو حتماً ہیں غیر صحیح سے لیکن ان ابجات کے موضوع کی جائزیات کے احکام ان امور کلیۃ سے مستبط ہوتے ہیں۔ طریقہ اس کا یہ کہ قواعد کلیۃ کی جائزی کو موضوع منایا جائے اور جو اس کا موضوع ہے اس کو جائزی کا محول بنانا کراس کو صفری اور قواعد کلیۃ کو کبھی بنانے سے قواعد کلیۃ کی جائزی کا حکم معلوم ہو جاتا ہے چنانچہ قواعد ہے کل فاعل مرفوع یعنی ہر قائل مرفوع ہے پس فرب زید میں جو زید ہے وہ قواعد مذکور کا جائزی ہے لیکن اس کو موضوع اور قواعد کلیۃ کے موضوع جو فاعل ہے اس کو اس جائزی کا محول بنانا صفری بنا یا جائے مثلاً زید فاعل اور قواعد کلیۃ یعنی کل فاعل مرفوع کو کبھی بنایا جائے تو نتیجہ زید مرفوع یعنی جائزی کا حکم معلوم ہو جائے گا لیکن یہ کہا جائے گا کہ زید فاعل و کل فاعل مرفوع فرب زید مرفوع۔

وَالْبَحْثُ فِي الْلُّغَةِ النَّفْعِ وَالنَّفْتِيْشِ فِي الْأَصْطَلَاحِ يَطْلُقُ عَلَى حَمْلِ شَيْءٍ عَلَى أُشْيٍ وَعَلَى اِثْبَاتِ النَّسْبَةِ الْمُخْبَرَيَّةِ  
بِالدَّالِيِّ عَلَى الْمَنَاظِرِ وَالْمَرَادِ هُنْهَا ثَالِثُ الْمَعَانِي وَلَا شَنَاعَةَ فِي اِرَادَةِ الْمَعْنَى الثَّالِثِ سَوْيَ أَنَّ لَا يَصْدِقُ عَلَى  
الْمَنْعِ وَيَصْدِقُ عَلَى اِثْبَاتِ الْمَعْلُومِ حَكِيمًا بِالْاسْتِدَالَالِيِّ مِنْ غَيْرِ خَصِّمٍ مِنْ خَاصِّهِ فِي الْحَالِ وَأَمَّا الْأَوَّلُ فَلَا يَلِيقُ  
إِرَادَةَ لَانَّهُ يَصْدِقُ عَلَى كُلِّ حَكِيمٍ فِي الْذَّهَنِ أَوْ فِي الْمَقَالِ۔

ترجمہ: اور بحث لغت میں تفہیص و تفتیش کو کہا جاتا ہے اور اصطلاح میں کسی شئ کا کسی شئ پر محول ہونے پر بولا جاتا ہے اور نسبت خبریہ کے دلیل سے اثبات پر بولا جاتا ہے اور مناظر پر بھی اور مراد یہاں ان میں

سے تبیر اعنی ہے اور دوسرے معنی کے مراد یعنی میں کوئی قباحت نہیں سوائے یہ کہ وہ منع پر صادق نہ آئے گا البتہ اشبات معلل پر صادق آئے گا۔ استدال کا حکم لگاتے ہوئے بغیر کہ خصم اس کافی الحال میں ہوا دریکن اول تو اس کا مراد یعنی اس نہیں کیونکہ وہ ہر حکم پر صادق آتا ہے خواہ وہ ذہن میں ہو یا کلام میں۔

**تشریح۔— قولہ والبحث فی اللغو۔** متن میں لفظابحث مذکور ہے اور وہ چونکہ بیان کا نتیجہ ہے لہ کے یہاں اس کے لغوی و اصطلاحی معنی کو بیان کیا جاتا ہے کہ وہ لغت میں تتبع و تلاش کو کہا جاتا ہے اور اصطلاح میں اسے تین معنی ہیں (۱) ایک شئی کا دوسرا شئی پر حمل کرنا (۲) نسبت تابع خبریہ کو دلیل سے ثابت کرنا (۳) مناظرہ اور بیان انہیں سے تبیر اعنی مناظرہ مراد ہے اور قرینہ اس پر سیاق کلام ہے کہ گفتگو اسی میں ہوتی ہے۔

**قولہ ولاشناعة۔** یعنی بحث سے اس کا دوسرا معنی جو کہ دلیل سے ثابت تابع خبریہ کو ثابت کرنا ہے جو اسے لیا جاسکتا ہے اس میں کوئی قباحت نہیں لیکن اس معنی میں دو طرح کا صرف پیدا ہوتا ہے جن میں سے ایک کا بیان اندازہ ایسا ہے

علی المخ اخ میں اور دوسرے کا بیان لوبیدق علی اشبات المعلل سے آگے مذکور ہے۔

**قولہ انه لا يصدق۔** یعنی دوسرے معنی کے مراد یعنی میں صرف اس طرح پیدا ہوتا ہے کہ اس تقدیر پر بحث کی تعریف جام و مانع نہ ہو گی جام اسلئے نہیں کہ مناظرہ میں ایک منع بھی ہے لیکن تعریف مذکور پر صادق نہیں آئی کیونکہ منع میں مقابل کے مدعا و مطلب پر دلیل کے مقدمات سے کسی مقدمہ معین پر دلیل طلب کیا جاتا ہے پس اسی میں طلب ہے جبکہ بحث کے دوسرے نہ میں اشبات دلیل مذکور ہے اور تعریف مانع اس لئے نہیں کہ اگر کوئی اپنے دل میں کسی دعوی کا تصور کر کے دل میں اس پر دلیل قائم کرے تو یہاں اشبات دلیل تو پایا جاتا ہے لیکن مقابلہ جبکہ مناظرہ کیلئے مقابلہ کا ہونا ضروری ہے پس وہ تعریف نہ اسے خارج ہو جائے گا۔

**قولہ اما الاول۔** یعنی بحث کا پہلا معنی بھی مراد لیا نہیں جاسکتا چونکہ وہ حمل الشئی علی الشئی ہے جو بہیات اولیہ میں بھی پایا جاتا ہے اور نظریات میں بھی پس اس صورت میں ہے کہ قواعد البحث کا معنی ہوا کہ یہ قواعد بحث میں بہیات و نظریات کے جبکہ قواعد تو معرف نظریات کے ہوتے ہیں۔ بہیات کے نہیں اور اسلئے بھی کہ اس تقدیر پر تعریف قفسیہ معمولہ نہ دلوں پر صادق آئے کی جبکہ بحث درف قفسیہ مقولہ میں ہوتی ہے معمولہ میں نہیں۔

متضمنة رفع على انه خبر بعد خبر او نسب على الحال نما اى امور يجب استحضارها في المنازعه  
هو علم يعرف به كيفية ادرا اثبات المطلوب او نفيه او لغى دليله مع الخصم۔

**تکہ جسہ :** — (جو اُس نے شتمیل ہیں) رفع ہے اس بنا پر کہ وہ خبر ہے خبر کے بعد یا نسب ہے حال کی بناء پر (کہ جن) امور (کا استحضار فن مناظر میں ضروری ہے) اور وہ مسلم ہے جس کے ذریعہ خصم کے ساتھ مظلوم کے اشبات یا اس کی نفی یا اسکی دلیل کی نفی کے طریقوں کی کیفیت پہچانی جاتی ہے۔

**تشریح :- قولہ رفع علی انه :-** لعنى متضمنة کو مرغوع بھی پڑھا جاسکتا ہے اور منصوب بھی مرغوع اس بنا پر کہ وہ هذہ مبتدأ کی دوسری خبر ہے جس کی پہلی خبر قواعد الجدیت ہے اس تقدیر پر معینی ہو گا کہ یہ بحث کے قواعد تویں جوان امور کو متضمن ہیں جن کا استحضار فن مناظر میں ضروری ہے اور منصوب اس بنا پر پڑھا جائے گا کہ وہ قواعد سے حال داعی ہے۔

**قولہ ای امور :-** لفظ ما میں چوں کہ ابہام ہے اس لئے اس کے ازالہ کیلئے امور کو بیان کیا کہ ماسے مراد امور ہے۔ ممکن ہے یہ اس سوال کا جواب بھی ہو کہ متن میں آئیوالی عبارت یحیب استحضار حاصمیہ مومن کا مر جمع لما میں لفظ ما ہے جو مذکور ہے حالانکہ ضمیر کا مر جمع کے مطابق ہونا ضروری ہے اور یہاں مطابق نہیں کہ ضمیر مذکور ہے اور مر جمع مومن جواب یہ کہ ما میں دو حیثیت ہیں، ایک لفظ کی اور دوسری معنی کی ظاہر ہے وہ سارا الفاظ کے اعتبار سے مذکور ہے لیکن معنی کے اعتبار سے مومن ہے چونکہ ماسے مراد امور ہیں اور امور جمع ہے اور مر جمع حکم میں واحد مومن کے ہوتی ہے پس ضمیر مر جمع کے مطابق ہے۔ اس مقام میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ تعریف ہے مناظر کی جس کو ماتن خود بعد میں بیان کریں گے شارح یہاں اس کو گیوں بیان فرمائے ہیں؟ جواب اس کا یہ کہ یہاں دو چیزیں ہیں ایک فن مناظر اور دوسری مناظر اور شارح نے جو یہاں بیان کیا ہے وہ فن مناظر کو اور ماتن جو بعد میں بیان کریں گے وہ مناظر کو۔ دونوں الگ الگ چیزیں ہیں۔ کیونکہ مناظر دوستیاً ہم کے درمیان فعل ہوتا ہے مسلم ہیں۔

**قولہ علم یعرف به :-** یہ تعریف ہے فن مناظر کا کہ وہ مسلم ہے جس سے اشبات مظلوم مع الخصم یا مظلوم کی نفی یا مظلوم کی دلیل کی نفی کے طریقوں کی کیفیت معلوم ہوتی ہے۔ تفصیل آگے مذکور ہے۔

الباحث عن كيفية البحث من كونه صحيحًا أو سقماً أو مسومًا أو غيره صيانة للذهن عن الفضلاتة اى ليصوب  
ذهن المناظر عن ان ليس لك بطرق لا يوصل الى المطلوب فان السالك ما لم يعلم الطريق ولم يراع  
ما يجب رعايته في السلوكي فيه ربما يخطاء ولم يصل الى ما اراد وصوله اليه

**تکہ جسہ :** — (فن مناظر وہ ہے جو بحث کرنے والا ہے) کیفیت بحث سے اس اعتبار سے کہ وہ بحث صحیح ہے یا سقیم یا وہ بحث قابل سلاع ہے یا نہیں (ذهن کو گراہی سے بچنے کیلئے) تاکہ مناظر کا ذهن ایسے راستہ پر چلنے سے بچے جائے

پو (اور) لذ (ابحاث اور ایک خانہ پر) اور خانہ دہ ہے جس سے شئی ختم کی جائے۔

**تشریح:** — قولہ رفع علی ماذکر۔ متن میں مرتبہ کو مرغوع بھی پڑھا جاسکتا ہے اور مضمون بھی امر فروع اس بنا پر جو مذکور ہوا کہ دہ بذکر کی تیسری خبر ہے اور منضبوط اس بنا پر کہ دہ حال ہے خواہ حال متراز ہو یا متعدد۔ حال متراز دہ ہے کہ ایک ذوالحال دو حال دافع ہوں ذوالحال یہاں قواعد ہے جس سے ایک حال تنفسہ دافع ہے اور دوسرا مرتبہ اور حال متراز دہ ہے کہ دو حال کے ذوالحال الگ الگ ہوں اور حال ادل کا ذوالحال اسی ظاہر ہو اور حال دو مکمل کی چیز ہے جو اس میں مترتب ہے جس سے مرتبہ حال دافع ہے۔

**قولہ وہی ما دوقف:** مقدمہ کی دو قسمیں ہیں ایک مقدمۃ الكتاب دوسری مقدمۃ العلم مقدمۃ الکتاب دہ ہے جو مفید و مرتبت ہوئی کی وجہ سے مقاصد سے پہلے بیان کیا جائے اور مقدمۃ العلم دہ ہے جس پر مقاصد کا شروع کرنا موقوف ہو اور یہاں مقدمہ سے یہی دوسری قسم مراد ہے اور ابحاث میں چونکہ ابہام تھا کہ اس کی کتنی بحثیں ہیں؟ اسلئے یہاں اس کا ازالہ کیا گی کہ اس کی نوجہتی ہیں اور خاتمه کا معنی بھی دافع نہ تھا اس لئے یہاں اس کے معنی کو بیان کیا گیا کہ خاتمه دہ ہے جس سے شئی ختم کی جائے۔

اَمَا الْمُقْدِمَةُ فِي التَّعْرِيفَاتِ اِيَّ اَمَا الْمَفْهُومُ اَكْلَى اَذْنِي هُوَ مَقْدِمَةٌ فِي هَذِهِ الْرِسَالَةِ فَهِيَ  
مُخْصَرَةٌ فِي التَّعْرِيفَاتِ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا وَالْمُقْدِمَةُ مَا خُوذَةٌ مِنْ مَقْدِمَةِ الْجَهِشِ وَوَجْهِ الْمَنَابِ  
غَيْرُ خَفِيٍ عَلَى احَدٍ مِنَ الْمُحْصَلِينَ وَالْتَّعْرِيفَاتُ جُمْعٌ تَعْرِيفٌ بِمَعْنَى الْمَعْرِفٍ او عَلَى مَعْنَى الْمَصْدَارِ  
أَعْنَى الْفَكَرَ وَالنَّظَرَ لِتَحْقِيلِ تَصْوِيرٍ

**ترجمہ:** — (یہی مقدمہ تو وہ تعریفات کے بیان میں ہے) یہی مفہوم کی دہ جو کہ مقدمہ ہے مذکور ہے اس رسالہ میں اسی دہ مختصر ہے تعریفات میں اور وہ جو اس کے ساتھ متعلق ہے اور مقدمہ ماخوذ ہے مقدمۃ الجھیش سے اور وجہہ مناسبت محسليں میں سے کسی پر پوشتیدہ نہیں اور تعریفات جمع ہے تعریف کی یادہ اپنے معنی مصادری پر ہے یعنی فکر و نظر تصور کو متحمل کرنے کیلئے۔

**تشریح:** — قولہ ای اما المفہوم:۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مقدمہ کے بارے یہ کہا گی کہ دہ تعریفات کے بیان میں ہے جبکہ مقدمہ میں بھی تعریفات ہوتی ہے تو لازم آئے گا کہ تعریفات تعریفات میں ہوں

او جیزنوں ہے کیونکہ اس سے ظرفیۃ الشی لفظ ہے لازم آتی ہے جو باطل ہے جواب یہ کہ مقدمہ پر الف لام جبکی ہے جس سے مزاد مفہوم کلی ہے معنی اس کا یہ ہے کہ دہ مفہوم کلی جو مقدمہ ہے وہ اس رسالہ میں تعریفات کی جائزیات کے ضمن میں مذکور ہے ظاہر ہے کلی جائزیات کے ضمن ہی میں صحیح ہوتی ہے۔

**قوله وما يعقل:** یہ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ مقدمہ صرف تعریفات نہیں بلکہ تقیم دغیرہ بھی ہوتی ہے پس اس کو صرف تعریفات میں مختصر کرنا کیسے درست ہوگا؟ جواب یہ کہ تعریفات سے یہاں مراد ماہم ہے کہ دہ تعریفات ہوں اور اس کے متعلقات بھی اس مقدمہ کا انعام تعریفت ایں بھی ہوگا اور اس کے متعلقات میں بھی اور متعلقات میں تقیم دغیرہ داخل ہیں۔

**قوله والمقدمة مانوذة:** متن میں جو مقدمہ مذکور ہے اس عبارت سے اسکی دضاحت بیان کی جاتی ہے کہ دہ ماخوذہ مقدمہ الجیش سے اور مقدمہ الجیش رشکر کا دہ حصہ ہے جو آگے چل کر کھانے پینے کا استقامہ کرے اس کی مناسبت مخفی اصل لای کے ساتھ ظاہر ہے کہ دہ جس طرح رشکر کا اگلا حصہ آئیوا رشکر کو نفع دیویت علی کرتا ہے اسی طرح کتاب کا دہ اگلا حصہ بھی جو مقاصد سے پہنچے بیان کیا جاتا ہے اور مقاصد میں نفع دیویت عطا کرتا ہے اور مقدمہ کی افادت جبیش کی طرف بیان اصل کیلئے ہے۔

**قوله والترفیات:** یعنی تعریفات جسے تعریف کی اور تعریف مصدد ہے اور مصدر عینی ائمہ فاطل یعنی عذر ہے یادہ پنے معنی مصدری عینی فکر و تفہیر ہے۔ بقدر یادہ معنی یہ ہو گا کہ مقدمہ معرفات کے بیان میں ہے اور بقدر یہ دم معنی یہ ہو گا کہ مقدمہ فکر و نظر کے بیان میں نہیں تاکہ اس سے شی کا تصور حاصل ہو جائے۔

وَلَا كَانَتِ الْمَنَاظِرَةُ هُنَى الْمَقْصُودُ لِأَبْالَتِ النَّظَرِ هُنَى قَدْ مَهَا وَبَدَ أَبْتَعَلَفِيهَا فَقَالَ الْمَنَاظِرَةُ مَانُوذَةٌ  
أَمَّا مِنَ النَّظَرِ بِمَعْنَى أَنَّ مَاهِذَ هَمَشَيْ وَاحِدٌ أَوْ مِنَ النَّظَرِ بِمَعْنَى الْأَبْصَارِ أَوْ بِمَعْنَى التَّفَاتِ الْفَنِّ  
إِلَى الْمَعْقُولَاتِ وَالْتَّامِلِ فِيهَا أَوْ بِمَعْنَى الْأَسْتَظْفَارِ أَوْ بِمَعْنَى الْمَقَابِلَةِ

**ترجمہ** — اور جب مناظرة وہ یہاں مقصود بالنظر ہے تو ماتن نے اس کو مقدمہ فرمایا اور کی ابتداء تعریف سے فرمایا تو کہا (مناظرہ) ماخوذہ ہے آیا نظر ہے بایں معنی کہ ان دونوں کا مانندی واحد ہے یا ماخوذہ ہے نظر عینی البصر سے یا عینی التفات لفظ ای المعقولات اور تامل فی المعقولات یا عینی انتظار یا

معنی مقابلہ سے۔

**تشریح:** — **قوله ولما كانت:** یہ بیان ہے آئینو الی عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط کا اور اسکے سوال کا جواب بھی کو تعریفیات میں سب سے پہلے مناظرہ کی تعریف کو بیان فرمایا دوسرا تعریفیوں کو کیوں نہیں۔ جواب یہ کہ اس کتاب میں معمود بالذات و معمود بالتلخونیکہ مناظرہ ہے اسے سب سے پہلے اس کی تعریف کو بیان فرمایا کیوں کہ فن مناظرہ کی تدوین سے اصل مقصد اس کے احوال کی معرفت ہے اس بیان سے آئے والی عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط بھی ظاہر ہو گیا۔

**قوله ما خوذة:** — متن میں مناظرہ کے اصطلاحی معنی کو بیان کیا گیا ہے اور اصطلاحی معنی کو صحیح کیلئے چونکہ پہلے لغوی معنی کا سمجھنا ضروری ہے اسکے تصریح میں اس کے لغوی معنی کو بیان کیا جاتا ہے کہ لغت میں اس کے معنی پانچ ہیں چونکہ ما خوذہ پانچ اور وہ یہ کہ ما خوذہ ہے نظر سے یا نظر سے اور نظر کے معنی چار ہیں کیونکہ نظر معنی ابصار ہے یا نظر معنی نفس کا معمولات میں التفات و غور و فکر کرنا ہے یا نظر معنی استفسار یا نظر معنی مقابلہ کرنا ہے۔

**قوله معنی ان مأخذها شئی:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مناظرہ نظر سے ما خوذ نہیں ہو سکتا کیونکہ نظر معنی مشیل و شبیر صفت مشبہ ہے اور مناظرہ بروز نظر بالصدر ہے اور صدر سے چیزوں ما خوذ ہوتی ہیں اور صدر کی دوسری شئی سے ما خوذ نہیں ہوتی۔ جواب یہ کہ مناظرہ کا نظر سے ما خوذ ہونے کا مطلب یہ کہ مناظرہ اور نظر دلوں کا مأخذ ایک اور وہ نظر ہے۔

وَجْهُ الْمَنَاسِبَةِ غَيْرُ خَفِيٍّ وَفِي الْأَوَّلِ إِيمَاءٌ إِلَى أَنْ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ الْمَنَاظِرُ مَمَاثِلُ بَيْانِ الْكَوْنِ  
مَمَافِعَةِ الْعُلُوِّ وَالْكَمَالِ وَالْآخِرِ فِي نِهَايَةِ الدُّنْيَا وَالْفَقْصَانِ وَفِي الثَّالِثِ إِيمَاءٌ إِلَى اُولُوِيَّةِ التَّامِلِ  
بَيْانٌ لَا يَقُولُ مَا الْمِيَاتِمِلُ فِيمَا يَرِيدُ إِنْ يَقُولُ وَفِي الرَّابِعِ إِلَى أَنَّهُ جَدِيرٌ أَنْ يَنْتَظِرَ أَهْدَى الْمُخَاصِبِينِ  
إِلَى أَنْ يَتَمَكَّنَ كَلَامُ الْآخِرَ لِأَنَّ يَتَكَلَّمُ فِي حَاقِّ كَلَامِهِ وَفِي الْأَصْطِلَاحِ يَقَالُ بِقَوْلِهِ

**ترجمہ:** — اور وہ جو مناسبت مخفی نہیں کیونکہ ہر سلی صورت میں اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ وہ دلوں مناظر متماثل ہوں جو اس طور کہ ان دلوں میں سے کوئی بھی ایک استہانی بلندی و کمال میں نہ ہو اور دوسرا استہانی گھٹیا و لفستان میں نہ ہو اور تیسرا صورت میں اشارہ ہے تامل کے اولی ہونے کی طرف جو اس طور کہ وہ اس چیز کو نہ کہے

جواب مل کرے اس چیز سی جس کے کہنے کا وہ ارادہ کرتا ہے اور جو چھی صورت میں اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ وہ لائق ہے اسی چیز کا کہ احمد المخا صمین اس امر کی طرف انتظار کرتا ہے کہ وہ دو سکر کلام کو پورا کرے نہ کہ دو سکر کلام میں بات کرے اور اصل لام میں اس چیز کو کہا جاتا ہے جس کو ماقن نے اپنے قول توجہ المخا صمین اخ سے بیان فرمایا۔

تشریح — قولہ وجہ الملاحتہ۔ یہ اجمال ہے وجہ مناسبت کی تفصیل و فی الاول اخ

سے آگئے مذکور ہے لیکن تفصیل میں مرف تین یعنی ادل دو دم دچھارم کو بیان کیا گیا ہے یعنی ددم دنجم کو اس لئے نہیں کہ شاید سے کے نزدیک غلب ادھ دا صحیح ہے اسلئے ان کو بیان کرنے کی مذورت محسوس نہیں کی کیونکہ معنی ددم نظر یعنی البصار سے ماخوذ ہونے میں یہ مناسبت ہے کہ دلوں مתחاصم بینا یعنی آنکھ والا ہو یاد دلوں میں سے کوئی ایک بھی اندر ہانہ ہو کیونکہ انہوں کی طرف زیادہ توجہ نہ ہوئی کی وجہ سے کلام ان کا موثر نہیں ہو پاتا اور پانچھاں معنی نظر یعنی مقابلہ سے ماخوذ ہونے میں یہ مناسبت ہے کہ دلوں مناظر ایک دو سکر کے آئندہ سامنے ہوں ایسا نہ ہو کہ ایک کاموں نہیں دو سکر کی پیٹھ کی طرف ہو یاد دلوں کی پیٹھ ایک دوسرے کی طرف ہوں۔

قولہ فی الاول ایمان بپہلی صورت یعنی مناظرہ کا نظر سے ماخوذ ہوئی کی صورت میں معنی اصل لام

کے ساتھ یہ مناسبت ہے کہ دلوں مناظر کیلئے یہ مذوری ہے کہ وہ دلوں عالم میں برابر اور ہم مثل ہوں ایسا نہ ہو کہ ایک استہائی بلندی و کمال کے درجہ میں ہو اور دوسرے پستہ و نقصان میں ہو اور تیسرا صورت یعنی نظر یعنی التفات لفظ سے ماخوذ ہوئی کی صورت میں یہ مناسبت ہے کہ دلوں مناظر معقولات کی طرف توجہ کرے ایک دوسرے کے دلائل میں تامل دعور و فکر سے جواب دی اور بلا تامل جواب دینے کی کوشش نہ کریں اور جو چھی صورت نظر یعنی انتظار سے ماخوذ ہوئے میں یہ مناسبت ہے کہ دلوں مתחاصم میں سے ہر ایک دوسرے کی بات ختم ہونے کا انتظار کرے اور دوسرے کے کلام کے دلوں ان اپنی بات نہ کرے۔

توجہ المخا صمین فی النسبۃ بین الشیئین اظهاراً للصواب یو میں قدس سوہہ ان المخا صمین ای الہیں مطلب احمد ہا غیر مطلب الآخر اذ توجہتی النسبۃ بین الشیئین اللذین احدہما مکوم علیہ والآخر مکوم بہ وات کان ذلك التوجه یعنی النفس کما کان للحکماء الاشواقین و کان عرضها من ذلك اظهاراً لحق والصواب یسی ذلك التوجہ مناظرہ فی الاصل لام

ترجمہ: — (مناظرہ دو چیزوں کے درمیان بینت یعنی حکم میں جھگڑنے والوں کا اظهار صواب یہ)

متوجه ہونا ہے) مائن قدر سہ سو نے یہ ارادہ فرمایا کہ متنی صمیں یعنی دہ جوان دلوں میں سے ایک کا مطلب دوسرے کے مطلب کاغیر ہو جبکہ دلوں ان دھیروں کی نسبت کے درمیان توجہ کرے جن میں سے ایک محکوم علیہ ہوا درد پری محکوم ہے اگرچہ وہ توجہ نفس میں ہو جیسا کہ وہ حکما اشرار قین کے نزدیک ہے اور اس سے ان دلوں کا مقسود انہمار حق دسواب ہواں توجہ کا نام اصطلاح میں منانہ رکھا جاتا ہے۔

**لکھر-خ** — قولہے یوں یہ قدمی سوکھا ہے۔ ماں نے مناٹاہ کی جو تعریف بیان کیا ہے اس پر چونکہ دو اختر اصن دارد ہوتے ہیں جیسا کہ آگے مذکور ہے اسلئے اس عبارت سے تعریف مذکور کی ایسی وضاحت بیان کی جاتی ہے جس سے دارد ہونے والے اختر اصن کا جواب ہو جائے۔ خلاصہ یہ کہ تعریف میں متھا صمیم سے مراد یہ ہے کہ ایک کا مطلب دوسرے کے مطلب کا یعنی ہوا اور اذالو جہا فی النسبة اخنز سے یہ بیان کیا گیا ہے کہ متن میں جو فی المثلہ ہے دو متعلق ہے تو جہا کا متھا صمیم کا نہیں جیسا کہ قرب سے متبادر ہوتا ہے۔

**قولہ احد ہما مکوم علیہ:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ متن میں جو یہ کہا گیا کہ نسبت دو چیزوں کے درمیان ہوتی ہے اس میں دو چیزیں عام ہیں کہ صوف و صفت بھی ہوتی ہیں اور مضاف و مضاف الیہ بھی اس لئے کہ معنی اب یہ ہو گا کہ دو متناہیم کی توجہ موصوف و صفت کی نسبت میں بھی ہو گی اور مضاف و مضاف الیہ کی نسبت میں بھی حالانکہ ان کی توجہ ان دلوں کی نسبت میں نہیں ہوتی جواب یہ کہ متن میں دو چیزوں سے مراد یہ کہ ان دلوں میں سے ایک مکوم علیہ ہو اور دوسرا مکوم بہ طاہر ہے ان دلوں کے درمیان جو نسبت ہوتی ہے وہ نسبت تامہ خبر یہ ہوتی ہے اور دو متناہیم کی توجہ اسی نسبت تامہ خبر یہ میں ہو گی۔

وَأَوْرَدْهُمَا سُوَالَيْنِ انْ تَامِلْتْ فِيمَا تَلَوْنَا عَلَيْكَ يَظْهَرُ لَكَ انْدْفَاعُهُمَا احْتَهَانَ الْغَرْصَنَ

٣

من توجہ کلے من المخا صمیں او واحد متفقاند یکوں تخلیط صاحبہ والزامہ مقتطع ولاید خل  
فی هذہ التعریف فلا یکون جامعاً وثا ینہماً انہ اذا فرض منا ظر ابلغ حا لہما ش غایسۃ  
التصنیفیۃ اطی ات یعلم کل ما فی صنیر صاحبہ وینا ظر کل فی نفسہ مع الاخر منا ظر  
کامنا ظر الواقعۃ بین الحکماء الاستراقین لا یصدق التعریف علی مثل هذہ المتناظرۃ لات  
الخصوصۃ قول کل خلاف ما یقوله الآخر

**ترجمہ:** اور دسوال یہاں دارد ہوتے ہیں اگر اپ ان امور میں تأمل کریں جن کو ہم نے آپ سے بیان کیا  
تو آپ کیلئے ان دلوں کا مندرجہ ہوتا ظاہر ہو جائے گا ایک ان دلوں سوالوں میں سے یہ ہے کہ دو متناصم یا ان دلوں میں  
سے کسی ایک کی توجہ سے غرض کبھی ایک دوسرے کو مخالفت میں ڈالنے ہے یا صرف اتنا دینا ہے اور وہ اس تعریف میں داخل ہیں  
پس وہ تعریف جامع نہ ہوگی اور دوسرا ان دسوالوں میں سے یہ ہے کہ جب منا ظر کو فرض کیا جائے اگر ان دلوں کا حال غایب  
القیفیہ میں اس امر کی طرف پہنچنے کہ ہر ایک اس جیز کو جانے جو اس کے صاحب کے دل میں ہے اور ہر ایک اپنے نفس میں دوسرے  
کے ساتھ متناظر کرے جسے وہ متناظر جو حکماء استراقین کے درمیان واقع ہوتا ہے تو مانا ظر کی تعریف اس مانا ظر کی مثل پر  
صادق نہ ہوگی کیونکہ خصوصیت ہر اس چیز کے خلاف کا قول ہے جس کو دوسرا ہے۔

**شرح:** قولہ واوردھمنا یعنی شرح میں متن کی وضاحت اس طرح کی گئی ہے کہ اگر اس  
میں غور دتمال کیا جائے تو اس پر دارد ہونے والے سوالات کے جوابات بہ آسانی حاصل ہو جائیں گے۔

**قولہ احد ہما:** یعنی متن کی عبارت پر جو پہلا سوال دارد ہوا دیہ یہ کہ مانا ظر میں توجہ فی النسبۃ الہما حق  
اور الہما صواب کیلئے ہوتا ہے لیکن کبھی اس بھی ہوتا ہے کہ دلوں یاد دلوں میں سے کسی ایک کا دوسرے کو مخالفت میں دینا  
یا الزام دینا یعنی خاموش کرنا مقصود ہوتا ہے لیکن اس پر مانا ظر کی تعریف صادق نہیں آتی کیونکہ وہ اٹھا حق دا اٹھا صواب  
کیلئے نہیں ہوتا۔ جواب یہ کہ مذکورہ صورتوں میں چونکہ اٹھا حق دا اٹھا صواب نہیں ہوتا جبکہ مانا ظر کیلئے ان دلوں کا ہونا  
مرد ری ہے اس لئے ان کو مانا ظر نہیں کہا جاتا۔

**قولہ ثانیہما** - دوسرا سوال یہ دارد ہے کہ مانا ظر کی تعریف میں متنا صمیں مذکور ہے اور متنا صمیں تثنیہ ہے  
جس کا واحد متناصم ہے اور وہ مشتق ہے خصوصیت سے اور خصوصیت ہکتے ہیں ایک کے قول کا دوسرے کے قول کے مخالف ہونکر  
یہ اس تعریف پر صادق نہیں آتی جس کو استراقین نے کہا ہیکہ ایک کامانی نفس دوسرے کے مانی نفس کے مخالف ہو تو  
تعریف تمام افراد کو جامع نہ ہوگی جواب یہ کہ معنی متنا صمیں کامانی صمیں کامانی صمیں کامانی صمیں میں سے

ہر ایک کا مطلب دوسرے کے مطلب کے خلاف ہوئے سے مردِ عام ہے کہ خلاف قول ہو یا مافی النفس پر تعریف مذکور اشراطین کے قول پر بھی صادق آئے گی کہ ایک کامافی النفس دوسرے کے مافی النفس کے خلاف ہوتا ہے۔

ثمللار بالنسبة للخبرية أعمّ من أن تكون حملية أو اتصاليةً أو فضاليةً وأعلم أنه كان أدبُ المصنفين إن يرفعو المناقرة والاداب بقولهم النظرون الجانبيين في النسبة بين الشئين أظهرها للعوا

**ترجمہ:** چھربت سے مراد نسبت خبر یہ ہے عام ہے وہ جملہ ہو یا اتصال یہ یا انفصال یہ اور آپ جانیں کہ عکسون کا یہ طریقہ ہے کہ وہ لوگ مناقلو اور آداب کی تعریف پانے اس قول سے کرتے ہیں جویں انظر من اجنبین فی النسبۃ میں اشتین انہما را لکھوایں یعنی وہ جانبین سے ددجھزوں کے درمیان نسبت میں نظر کرنا یہے درستگی کو فاکر کرنے کیلئے۔

تشریع: — قولہ تم ملاد بیہ جواب ہے اس سوال کا تعریف مناظرہ عام افراد کو جامن نہیں کیوں کہ اس میں نسبت مذکور ہے اور نسبت سے مراد نسبت خبر یہ ہے اور نسبت خبر پر قفسیہ حلبیہ میں ہوتی ہے جبکہ متھا صمیمین کی توجہ کو جو نسبت القسمیہ میں ہوتی ہے اور کبھی نسبت القسمیہ میں جواب یہ کہ نسبت خبر سے مراد دعا ہے کوہ حلبیہ سو یا القسمیہ یا القسمیہ اس تعریف تمام افراد کو جامن ہے۔

**قولہ واعلم انه :-** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ لذت شستہ مصنفوں نے بھی مناظرہ کی تعریف کو بیان کیا ہے جو شعور  
ہے اور وہ یہ ہے النظر من الجانبین في النسبة بين الشئين اظہاراً للصواب لعینی دو چیزوں کے درمیان نسبت ہوا و  
جانبین اظہار صواب کیلئے اس میں نظر کریں لیکن ماقون نے اس سے عدل کر کے دوسری تعریف کیوں بیان فرمائی؟ جواب  
یہ کہ تعریف مشہور پر چونکہ دو سوال دارد ہوتے ہیں اس لئے ماقون نے اس سے عدل کر کے دوسری نئی تعریف بیان فرمائی جو  
غالباً سوالات مذکورہ سے محفوظ ہے شرح میں سب سے پہلے تعریف مشہور کو بیان کیا گیا پھر اس پر دارد ہونیوالے سوالات  
کو اس کے بعد ان کے جوابات کو لف دنتر مرتب کے طور پر اس طرح بیان کیا گی کہ سوال اول کا جواب پہلے اور  
سوال دوم کا جواب اس کے بعد!

وَلَا كَانَ يُرْدَعْ عَنْ ذَلِكَ أَنَّ النَّظَرَنِ الْجَانِبِيِّ لَا يُصَدِّقُ عَلَى مَا إِذَا افْتَصَرَ اسْأَلَرِ عَلَى مُحَمَّدٍ الْمَنِعِ وَهُنَّا  
أَنَّ الْجَانِبِيِّ أَعْمَرُ مِنَ الْمُطَحَّنِ مُعْمِنٌ وَالْمُنَاظِرَةُ لَا تَوْجِدُ الْابْيَنَهُمَا وَإِنْ كَانَ يُمْكِنُ دُرْجَةُ الْأَوَّلِ بَارِدَةً

التفاتِ النفسِ الْمُعَاوِنِ مِنَ النَّظِيرِ دُونَ تَرْتِيبِ امْوَارِ عِلْمِهِ لِلتَّارِيَخِ الْمُجْهُولِ وَدَفْعَ الْمُشَاهِدِ بِالْأَوَّلِ  
المُتَخَاصِمِينِ مِنَ الْجَانِبَيْنِ بِحِسْبِ مُتَفَاعِلِهِمُ الْعَرْفِ عَدَلَ الْمُصْنَفُ قَدْ سُوِّيَ عَنِ الْعِقِيدَيْنِ وَذُكِرَ

### مَا لِإِيمَادِ عَلَيْهِ شُكُورٌ مَا ذَكَرَ

**سُرْجَهُ:** اور اس پر یعنی تعریفِ مشہور پر جب یہ وارد ہے کہ نظرِ جانبین سے اس امر پر صادق نہیں آتا جیکہ اسکی حکمت منع پر اقتضاء کرے نیز یہ کہ جانبین عام ہے متخاصلین سے اور ممتازہ صفات ان ہی دولوں کے درمیان موجود ہوتا ہے اگرچہ اول کو دفع کرنا ممکن ہے نظر سے نفس کا معانی کی طرف التفات کے ارادہ سے نہ کہ ان امورِ علومہ کی ترتیب کے ارادہ سے جو مودی ہے مجہول کی طرف اور ثانی کو دفع کرنا ممکن ہے جب عرفِ جانبین سے متخاصلین کے ارادہ سے تو مصنف قدس رحمۃ نے مذکورہ دولوں تیریزی نظرِ جانبین سے عددول فرمایا اور ایسی تعریف بیان فرمائی کہ جس پر سوالات مذکورہ میں سے کوئی بھی دارِ نہیں ہوتا۔

**لَشْرِعُ:** قولہ لما كان يرد: لَعِيفِ مشہورِ جو النَّظرُ مِنَ الْجَانِبَيْنِ فِي النَّسْبَةِ إِلَيْهِ ہے اس پر دسوال وارد ہوتے ہیں جسیں سے پہلا سوال یہ کہ لَعِيفِ مِنْ لِفْظِ الْفَاظِ مَذُكُورِهِ ہے اور نظر کا معنی ہے امورِ علومہ کو اس طرح ترتیب دینا کہ ان سے امورِ مجہولِ حاصل ہو جائیں اور تعریفِ منع پر صادق نہیں آتی کیونکہ اسمیں امورِ علومہ کی ترتیب نہیں بلکہ دلائل کے مقدام پر مرف دلیل طلب کی جاتی ہے جبکہ وہ بھی ممتازہ میں داخل ہے پس تعریف مذکورہ اپنے افراد کو جامِ نہیں دوسرا سوال یہ کہ تعریفِ مشہورِ دخولِ غیر سے مانع نہیں کیونکہ اس میں جانبین کا لفظ مذکورہ ہے اور جانبین عام ہے وہ مقلوم کو شامل ہے اور معلم کو بھی کیونکہ کوئی مسئلہ میں نظر و تأمل کرتے ہیں جبکہ ان کے نظر و تأمل کو ممتازہ نہیں کہا جاتا۔

**قولہ وَانْ كَانَ عَيْنُكُمْ:** یہ جواب ہے سوال اول کا کہ لَعِيفِ مشہورِ مِنْ نَظَرِ سے اس کا اصل لامی منطقی معنی مراد نہیں بلکہ لغوی یعنی لفظ کا معانی لفظ کا معانی کی طرف توجہ التفات کرنا ہے اور ظاہر ہے وہ منع کو بھی شامل ہے۔ جواب دوسرے سوال کا یہ کہ تعریفِ جانبین سے مراد متخاصلین ہے۔ عام سے خامن مراد لیا گیا ہے باس قرینہ کا عرفِ متعارف ہے۔

**قولہ عَدَلُ الْمُصْنَفِ:** یہ جتنا ہے لما كان إِنْ شَرطَ مَذُكُورِهِ کی جس کا حاصل یہ کہ اس عبارت سے ممتازہ کی تعریفِ مشہور سے عددول کی وجہ بیان کی جاتی ہے کہ تعریفِ مشہور پر چونکہ لفظ نظر اور جانبین کی وجہ سے سوالات مذکورہ وارد ہوتے ہیں اسلئے مائن نے تعریفِ مشہور سے عددول کر کے اس کی ایسی نئی تعریف بیان فرمائی کہ جو سوالات مذکورہ سے حمفوظ اور مامون ہے۔

شَهِ اعْتِرقَ عَلَيْهِ بَانَهُ قَدْ يَفْهَمُهُنَّ الْمُنَاظِرُ غَيْرُ مُصِيبٍ فَخَرْجٌ بِقَوْلِهِ اَظْهَارًا لِلصَّوَابِ وَلَا خَيْرَ مَا فِيهِ

وَنَرْكَكَةٌ حِيثُ لَا يَدْرِمُ مِنْ كُوْتِ الشَّيْءِ غَرْصًا مِنْ فَعْلِ اَنْ يُوجَدُ ذَلِكُ الْغَرْصُ عَقِيبَ ذَلِكُ الْفَعْلِ  
كَمَا كَانَ غَرْصُ ذَلِكُ الْمُعْتَرَضِ مِنْ غَرْصِ هَذَا الْكَلَامِ تَخْطِيَّةً اَمْهَرَ فَالْعَالَمِ وَلَمْ يَحْصُلْ مَا فَصَبَّ مِنْ الْمَرْأَمِ

**تَرْجِمَة:** — پھر مصنف کی تعریف پر اعتراض بایں طور پر کیا گیا کہ مجھی زیر ظاہر ہوتا ہے کہ مناظر درستگی پر نہیں  
تو وہ ماتن کے قول اپنے ہماراً للصواب سے خارج ہو گیا اور وہ صحیح نہیں جو اسمیں ضعف و مکروہی ہے کیونکہ کسی فعل سے  
شئی کی غرض ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ غرض اس فعل کے بعد ہو جیسا کہ اس کلام کے پیش کرنے سے اسی متعارض  
کی غرض معرفہ مسلم کو خطف میں ڈالتی تھی اور وہ معتقد حاصل نہ ہوا جس کا اس نے قصد کیا تھا۔

**تَسْرِيْح:** — قَوْلُهُ ثُمَّ اعْتَرَضَ عَلَيْهِ تَعْرِيفُ شَهُورٍ بِجَهْرِ حُسْنِ الْمَرْأَةِ دَارِدٌ ہُوَتَّےْ هُنَّ اَمْيَ طَرْحِ مَصْنَفِ کَيْ  
تَعْرِيفُ پُرْبَھی دَارِدٌ ہُوَتَّےْ هُنَّ اَوْرَدٌ یَهُ کہ مناظر کا لوگوں کے ساتھ غیر مصیب ہونا ظاہر ہوتا ہے اور وہ مِنْ اَظْهَرِ كَرْتَلَهُ ہے لیکن اس کا  
مُعْقَدُ اپنے ہماری حق و صواب نہیں۔ جواب یہ کہ سوال نہ کوئی مذکور میں کافی ضعف و رکاکت ہے کیونکہ توجہ فی النسبَتَ سے مناظر کا مُعْقَدُ  
اپنے ہماری حق و صواب نہیں۔ جسکی لیکن ایسا نہیں کہا گی اپس مناظر جو اپنے ہماری حق کیلئے مناظر کرتا ہے یہ ضروری نہیں کہ وہ  
حق پر ہی ہو اسکے کہ جس مُعْقَدُ و غرض کیلئے کام کیا جائے یہ ضروری نہیں کہ وہ مُعْقَدُ اس کام سے حاصل ہو جائے جس طرح  
ہر کچھ کامیابی کیلئے اسکا دیتا ہے لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ کچھ کامیاب ہو جائے جس طرح سائل کہ اس کا  
مُعْقَدُ ماتن کی تعریف کو غلط قرار دینا اسکی سوال کے باوجود وہ ماتن کی تعریف کو غلط ثابت نہ کر سکا۔

وَلَلَّهِ دَرِ الْمَعْسِفِ رَحْمَةُ اللَّهِ حِيثُ عَرَفَ الْمَنَاظِرَ عَلَى وَجْهِ لِفَعْلِهِمْ مِنْهُ الْمَنَاظِرُ الْعَدْلُ الْأَرْبَعَةُ لَهَا فَانَ الْوَجْهُ  
عَلَهُ صُورَيْهُ وَالْمَخَانِصِينَ عَلَهُ فَاعْلَيْهُ وَالنَّسْبَةُ عَلَهُ مَادِيَّهُ (ظہاراً للصواب علماً غایيَهُ وَالْقِيدُ

**الْأَخِيرُ احْتَرازٌ عَنِ الْمُجَادِلَةِ وَالْمُكَابِرَةِ فَالاَوَّلُ مَا فَوَّهُ بِقَوْلِهِ**

**تَرْجِمَة:** — اور اللہ کیلئے مصنف کی بھالائی ہے کیونکہ انہوں نے مناظر کی تعریف اس طور پر کیا  
کہ جس سے مناظر عدل اربعہ کو معلوم کر لیتا ہے اس توجہ عدلت صوریہ ہے اور مناخیں عدلت فاعلیہ اور نسبت عدلت  
مادیہ اور اپنے ہماری صواب عدلت غاییہ ہے اور قید اخیر مجادلہ و رکابرہ سے احتراز کیلئے ہے اس ادل دہ ہے جس کو ماتن  
نے اپنے قول سے تفسیر کیا۔

**تَسْرِيْح:** — قَوْلُهُ وَلَلَّهُ دَرِ الْمَعْسِفِ: ماتن کیلئے دعا ایسے کلمات کہتے ہوئے اس عبارت سے تعریف  
کی خوبی بیان کی جاتی ہے کہ ماتن نے جو مناظر کی تعریف بیان کی اس سے مناظر کی عدل اربعہ معلوم ہو جاتی ہے کیونکہ

اس میں توجہ علت صوری ہے اور متنہ صین علت فاعلی ہے اور نسبت علت مادی اور اظہار صواب علت غائب ہے  
اس لئے اعلت مادی کہتے ہیں ما بہ اشیٰ بالقولہ کو یعنی اس چیز کو کہ جس سے معلول کا وجود بالقولہ ہو جیسے صندوق کا  
لئے نکری کر بخوبی اور علت صوری کہتے ہیں ما بہ اشیٰ بالغفل کو یعنی اس چیز کو کہ جس سے معلول کا وجود بالغفل ہو  
جیسے صندوق کیلئے اس کی ہدایت مخفوظہ اور علت غائب کہتے ہیں۔ مالا جملہ اشیٰ کو یعنی اس اثر کو جو فاعل کے فعل کا  
باعث ہو جیسے صندوق کیلئے مقاصد مخفوظہ اور علت غائب کہتے ہیں۔ ماننہ اشیٰ کو یعنی اس کو جو معلول کا موجبہ ہو جیسے

کھر کیلئے معابر اور زیر کیلئے سنار۔

قولہ۔ والعید الاخر یعنی تعریف میں اظہار صواب جو قیداً خیر ہے وہ الفاقی نہیں بلکہ احترازی  
یعنی کسی شیٰ کو خارج کرنے کیلئے کیونکہ اس سے مجادلہ و مکابہ کو مناظرہ سے خارج کرنا مقصود ہے اسلئے کہ وہ اظہار  
صواب کیلئے نہیں بلکہ اول الزام خصم کیلئے اور دوم اظہار علم یا خفا، جہالت کیلئے ہوتا ہے۔

—سُهْمَةُ الْمُنَازِعَةِ لَا لَظَهَارَ الصَّوَابِ بِلَلَّازِمِ الْخَصْمِ فَإِنَّ الْمُجَادِلَ مُجِيبًا كَانَ سَعِيَةً إِنْ لَا يَلِزمُ وَمِنْ  
وَالْمُجَادِلُ هُنَّى الْمُنَازِعَةُ لَا لَظَهَارَ الصَّوَابِ بِلَلَّازِمِ الْخَصْمِ فَإِنَّ الْمُجَادِلَ مُجِيبًا كَانَ سَعِيَةً إِنْ لَا يَلِزمُ وَمِنْ  
عَنِ الْزَّامِ الْغَيْرِيَاةِ وَإِنْ كَانَ سَائِلًا كَانَ سَعِيَةً إِنْ يَلِزمُ الْغَيْرُ وَقَدْ يَكُونُ السَّائِلُ وَالْمُجِيبُ كَلَاهَا مُجَادِلُين  
فَلَذَا قَالَ قَدْسُ سُوْفَ وَهِيَ الْمُنَازِعَةُ الْمُتَّوَلَّ عَلَى الْمُشَارِكَةِ وَإِمَّا إِذَا كَانَ الْمُجَادِلُ أَحَدُهُمَا عَلَمًا كَانَ مِنْ شَانِ  
عَنِ الْمُجَادِلِ إِنْ لَا يَتَوَجَّهُ إِلَى قَوْلِ الْمُجَادِلِ وَيَعْرِفُ عَنْهُ عَلَبُ الْمُجَادِلِ وَاطْلَقَ صِيغَةُ الْمُشَارِكَةِ وَالثَّانِي مَا بَيْنَهُ

**ترجمہ:** — (اور مجادلہ باہم صحبت و مباحثت ہے اظہار صواب کیلئے نہیں بلکہ الزام خصم کیلئے)  
پس اگر مجادلہ کر سیو لا محیب ہو تو اس کی کوشش یہ ہو گی کہ وہ سائل کو الزام بھی نہ دے اور اس کے الزام غیر سے سامنے  
رہے اور اگر مجادلہ کر سیو لا سائل ہو تو اس کی یہ کوشش ہو گی کہ وہ یعنی محیب کو الزام دے کر خاموش کر دے اور کبھی سائل  
اور محیب دونوں مجادل ہوتے ہیں پس اسی وجہ سے ماتن قدس سرہ نے فرمایا وَهِيَ الْمُنَازِعَةُ اَمْ لَيْسَ دَهْ بَاهِمْ  
صحبت و مباحثت ہے جو مشارکت پرداز ہے اور لیکن جب مجادل ان دونوں یہ سے ایک ہو تو جب غیر مجادل کی شان سے یہ  
ہو کہ وہ مجادل کے قول کی طرف متوجه نہ ہو اور اس سے اعاضن کرے تو تغییبًا مجادل کہہ دیا جاتا ہے اور مشارکت کا  
صیغہ اسلامی کیا جاتا ہے اور دوسرا وہ ہے جس کو ماتن نے اپنے قول و المکابرہ ہذہ الحج سے بیان فرمایا۔

**تشريح:** — بِيَافِهِ وَالْمُجَادِلَةِ یعنی مجادلہ اصل میں حبک گرانے کو کہا جاتا ہے جو اظہار صواب کیلئے نہیں  
بلکہ الزام خصم کیلئے ہوتا ہے اس سے مناظرہ و مجادل کے درمیان فرق واضح ہو گی کہ مناظرہ میں اظہار صواب مفردی ہے اور مجادل  
میں عدم اظہار صواب یعنی الزام خصم مفردی ہے

**قولہ** فان کان المجادلے۔ یعنی فی بادل میں ایک محیب ہوتا ہے اور دوسرا سائل۔ دلوں کی الگ  
کوشش ہوتی ہے پس مجادل اگر محیب ہو تو اس کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ سائل الزام کھینچنے دے اور اس کے الزام سے  
سامن بھی رہے اور اگر مجادل سائل ہو تو اس کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ محیب کو الزام دے کر خاموش کر دے۔

**قولہ** قد میکون اسائل یعنی سائل د محیب دلوں کجھی مجادل ہوتے ہیں جو نکتہ میں مجادل کی تعریف  
منازعہ سے بیان کیا گئی ہے اور منازعہ باب مفاہیل کا مصدر ہے اور باب مفاہیل دشیوں کے درمیان اشتراک ہے  
دلالت کرتے ہیں جس سے علوم سوال اس سائل د محیب دلوں کجھی مجادل ہوں گے۔

**قولہ** اما اذا کان یہ جواب ہے اس سوال کا کجھ مجادل میں سائل د محیب دلوں مجادل ہوتے ہیں تو شایع  
نے پہلے یہ کیوں کہا؟ کہ محیب مجادل نہیں اور سائل مجادل ہے جواب یہ کہ مجادل اگرچہ ایک ہی ہوتا ہے اور اس کے  
مقابل مناظر ہوتے ہے اور مناظر کیلئے حکم یہ ہے کہ جب مقابل مجادل پر اُتر آئے اور الزام دینا مشروع کر دے تو وہ مجادل  
کی طرف متوجہ ہو سکیں جب مناظر مجادل کی باقتوں کی طرف متوجہ ہو جائے تو تغییباً اسکو مجادل کہہ دیا جاتا ہے  
اسی وجہ سے متن میں مجادل باب مفاہیل کا مصدر بیان کیا گیا اس کی خاصیت اشتراک ہے۔

وَالْمَكَابِرُ هُنَّاَيِ الْمَنَازِعُ كُلَا لَظَاهَارِ الصَّوَابِ الْأَنَّ، لَا لَازِمَ الْخَصْمِ اِذْنَنَا مَا اَنَّ، لِسِ لِهِلَلِ  
الصَّوَابِ وَتَذَكِيرِ الْفَحِيرِ فِي اَنْهِ لَالِنِ الْمَمْدَارِ ذِي التَّاءِ يَذِكُرُ وَلِيُنَزِّهَ ثُمَّ لَمَافِرَ غَمَّ تَعْرِيفِ الْمَنَازِعَةِ  
وَضَنْدِيْمَهَا الَّذِينَ بِهَا تَبَيَّنَ حَقِيقَتِهَا لَمَا قَالَ الْحَقِيقُونَ حَقَّافُ الْاَشْيَاءِ تَبَيَّنُ بِاَنَّهَا  
وَكَانَ النَّقْلُ مِنَ الْكِتَابِ اوْ مِنَ الشَّقْعَةِ فِي زَمَانِنَا الْوَطْنِ مِنَ الْاِثْبَاتِ بِالْدِلِيلِ لِكُونِهِ مَفْعِيًّا  
اَلِ اَكْتِرُهُنَّ نَزَاعٍ اَوْ رَفْعَةٍ بِعَرْفِهِ فَقَالَ

**ترجمہ:** (اور مکابرہ یہ) بھی باہم سمجھتے ہیں اسی صواب کیلئے نہیں (مگر یہ کہ نہ دہ الزام)  
کیلئے بھی ہے) جس طرز وہ اپنے صواب کیلئے نہیں اور انہیں میں غیر کو اس وجہ سے بیان کیا گیا کہ مصدر جو نہ دلا ہے  
منذکر و مورث دلوں ہوتے ہے جو حب مائن مناظر اور اس کے ان دلوں صندوں کی تعریف سے فارغ ہو چکے جن سے مناظر  
کی حقیقت واضح ہوتی ہے جیسا کہ محققین نے کہا کہ اشیاء کی حقیقت ان کی صندوں سے واضح ہوتی ہیں اور نقل خواہ کرتا  
ہے سہی اوقت سے پہارے زمانہ میں اثبات بالدلیل سے اولیہ ہے کوئی نکتہ غلطی ہے کہ نزاع کی طفرہ تو مائن نے مناظر کے  
بعد نقل کی تعریف کو بیان کیا اور فرمایا۔

**کشروحی:** میکون المکابرہ۔ یعنی مکابرہ اسلی میں جبکہ نکتہ کو کہا جاتا ہے اس سے زمانہ

صواب مقصود ہوتا ہے اور نہ الزام خصم بلہ مقصود اٹھب اعلم یا اخفا جہالت دعیرہ ہے اور تصریح میں اسی المذاہعۃ سے حصہ  
اسم اشارہ کے مرث لالیہ کو بیان کیا گیا ہے اور لا لفہار الصواب کی تقدیر کی طرف ایضاً سے اشارہ کیا گیا ہے اور  
اس کی مزید وضاحت کیا آئندہ نہیں لفہار الصواب سے حاصل ہے خلاصہ یہ کہ مکابرہ الزام خصم کیلئے بھی نہیں کہا جسیں اس  
اطہار الصواب کیلئے نہیں آتا۔

**قوله** تذکر الفیہر : یہ جواب ہے اس سوال کا کہتن میں انشا کے اندر ضمیر مرفوع مذکور ہے جس کا مرتع مکابرہ  
کو قرار دیا گیا ہے حالانکہ مکابرہ مومنت ہے لہذا ضمیر مرتع کے مطابق نہیں جواب یہ کہ مقابرہ مصدرا سے جو تارکے ساتھ ہے  
اور مصدر جو تارکے ساتھ ہو وہ مذکور مومنت ہونے میں برابر ہے یعنی وہ مذکور کیلئے بھی مسئلہ مسئلہ ہوتا ہے اور مومنت کیلئے  
بھی اس مکابرہ کو آئندہ کی ضمیر مرفوع مذکور کا مرتع قرار دینا جائز ہے۔

**قوله** لما فرغ : اس سے ما بعد کی عبارت کا اقبال کے ساتھ ربط بیان کیا جاتا ہے کہ مائن نے  
پہلے مناقہ کی تعریف کی اور اس کے بعد اسکی دلوں صدروں یعنی محاذ و مکابرہ کی تعریفیں کیں کہ اضداد  
کی تعریف سے شئی کی اصل حقیقت واضح ہو جاتی ہے چنانچہ مفتقین کا مقولہ ہے حق المآل الا شیاء ربہن  
با اضداد یعنی اشیاء کے حقائق ان کے اضداد سے خوب واضح ہوتی ہیں اور مناقہ میں چونکہ طلب دلیل ہوتی ہے  
اور اشباع دلیل میں چونکہ نزاع کی تکشیت ہوتی ہے اسکے ازالہ نزاع کیلئے دلیل کی جگہ نقل کا پیش کرنا اولیٰ  
ہوتا ہے اس وجہ سے مناقہ و محاذ و مکابرہ کے بعد نقل کو بیان کیا گیا۔

**قال نقلُ هو الاتِّيَانُ بِقُولِ الغَيْرِ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ بحسب المعنى مظہر آنَه قُولُ الغَيْرِ بِيدِ**  
انه لا يلزم في النقل الاتيان بقول الغير حيث لا يتغير لفظه بل اما يلزم الاتيان به على وجه  
لا يتغير معناها و مع ذلك يلزم اظهار انه قوله الغير كان يقوله مثلاً قال ابوحنيف رحمه الله  
تعالى اللهم في الوضوء ليست بفرضي وأما الاتيان بقول الغير على وجه لا يظهر منه انه قوله الغير  
لامريحاً ولا ضئلاً ولاكتنائية ولا اشتارةً فهو اقتباس والمقتبس مدح في اصطلاحهم۔

**ترجمہ** : ادنقل کہتے ہیں غیر کے قول کو جیسے کوہ حقیقت میں ہے بمعنی یہ ظاہر کرتے ہوئے کوہ قول غیر ہے  
ارادہ کرے اس امر کا کونسل میں لازم نہیں آتا قول غیر کو اس طور پر لانا کہ اس کا لفظ متغیر ہے بلکہ اس کو اس طور پر لانا لازم کتا  
ہے کہ اس کا معنی متغیر ہے اور اس کے باوجود یہ ظاہر کرنا لازم استا ہے کوہ غیر کا قول ہے جس کوہ کہتا ہے اما مثلًا امام البحدیف  
رجح ائمۃ تعالیٰ نے فرمایا کہ نسبت و صنومی و مرضی نہیں اور سیکن قول غیر کو اس طور پر لانا کہ اس سے یہ ظاہر نہ ہو کوہ غیر کا قول ہے نہ

صراحتہ اور نہ ضمناً اور نہ کنایتہ اور نہ اشارة تو وہ اقتباس ہے اور اقتباس کی کوشش کا اصل لام میں مدھی سے  
**تشریح:** — بیان والنقل: یعنی نقل کہتے ہیں قول غیر کا اس طرح لائیں کو جیسے کہ وہ میں  
 میں ہے اور ناقل غیر کے قول کو ظاہر ہجھی کرے کو وہ غیر کا قول ہے اور قول غیر بمحاذ معنی ہو یعنی نقل کیلئے منقول عنہ کے وہی  
 الفاظ ابینہ نقل کرنا فروری نہیں بلکہ وہ اس طرح نقل کرے جسے منقول عنہ کے بیان کردہ الفاظ کا معنی بدل نہ جائے یعنی نقل  
 کیلئے من دلگن الفاظ کو بیان کرنا فروری نہیں بلکہ اس کو اس طرح بیان کرنا فروری ہے کہ منقول عنہ سے جو معنی دعفہ ہوم ہے وہ  
 منقول سے حاصل ہو جائے۔

**قولہ:** وَمَعَ ذَلِكَ يَا مُحَمَّدٌ: یعنی ناقل کیلئے یہ ظاہر کرنا بھی فروری ہے کہ وہ فلان کا قول ہے جناب پر قال  
 الْوَحْيِنَفَ رَحْمَةُ اللَّهِ فِي الْوَضُوءِ، لِسَتْ لِفْرِضِهِ عَيْنِي امام الْوَحْيِنَفَ فَرَمَيَ أَكْنِيَتْ وَهُنُوسِ فِرْضِهِ عَيْنِي اور أَكْرَانِ الْفَاظِ  
 کے بجا ہے یوں کہے قال الْوَحْيِنَفَ تَحْزُبُ الصَّلَاةَ بِمُنْوِعِ لِسَتْ فِيهِ نِيَّةٌ تَوْبَحِي جَانِزَ ہے کیونکہ وہ مغہوم ادل کو بھی شامل ہے  
**قولہ:** إِمَّا الْأَمْبَاتِنَ لِقَوْلِ الْغَيْرِ: یعنی غیر کے قول کو اگر اس طرح بیان کرے کہ اس سے غیر کا قول ہونا  
 ظاہر ہے ہونہ صراحتہ اور نہ کنایتہ تو اس کو نقل نہیں اقتباس کہا جائے گا اور قول بیان کرنے والا نو  
 ناقل نہیں بلکہ مقتبس کہا جائے گا اور مقتبس اصطلاح مناظر میں مدھی کو کہا جاتا ہے اور مدھی کے دعویٰ پر چونکہ  
 دلیل لازم ہوتی ہے اس لئے مقتبس کے اقتباس پر دلیل لازم دعفہ کا ہے۔

**شَهْدَاعْلَمُ** اَنَّمَا بَعْدَ مَا نَفَرَ اَحَدُ الْمُتَخَاضِمِينَ قَوْلًاً اَنَّ كَانَتْ صَحْتَهُ وَكَوْنَتْ مَطَالِبُ الْوَاقِعِ  
 مَعْلُومَةً لِلَاخِرِ فَلَا يَسْعُ طَلَبُ تَصْحِيحِهِ فَانَّهُ مَعَ الْعِلْمِ بِذَلِكَ لَوْ طَلَبَ تَصْحِيحَهُ كَانَ مَكَابِرًا او مَجَادِلًا وَانَّ  
 لَمْ تَكُنْ مَعْلُومَةً لَا بَدْلَهُ مِنْ طَلَبِ التَّصْحِيحِ وَالْأَدَمِ يَكُنْ مَنَاظِرًا وَلَذَا اَرْوَفَ قَدَسُ سُوَّا تَعْرِيفَ النَّفَلِ  
 بِتَعْرِيفِ التَّصْحِيحِ

**ترجمہ:** — پھر آپ جائیں کہ وہ متخاصلین میں سے کسی ایک کے قول کو نقل کرنے کے بعد اگر اس کا صحیح ہو  
 اور اس کا واقع کے مطابق ہونا دوسرے کو معلوم ہے تو اس کو تصحیح کا مطالبہ کرنا صحیح نہ ہو گا کیونکہ وہ اس کے علم کے بعد  
 اگر اس کی تصحیح کا مطالبہ کرے کا تو مکابر یا مجادل ہو جائے گا اور اگر اس کو معلوم نہ ہو تو اس کو تصحیح کا مطالبہ کرنا فروری ہو گا  
 ورنہ وہ مناظر نہ ہو گا اسی وجہ سے ما ان قدس سرہ نے نقل کی تعریف کے بعد تصحیح کی تعریف کو بیان فرمایا۔

**تشریح:** — **قولہ:** شَهْدَاعْلَمُ: یہ آئینوں کی عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط کا بیان ہے کہ متخاصلین  
 میں سے کسی ایک نے جو کسی کے قول کو پیش کیا ہے اگر اس قول کا صحیح ہونا اور واقع ہونا مطابق ہونا دوسرے کو معلوم ہے

تو اس دو سکر خاہم کو اس کی تصحیح کا مطالبہ کرنا درست نہیں کیونکہ وہ اگر اسی صورت میں مطالبہ کرے تو وہ منا لے نہیں سکے جاں و مکابر کہلاتے گا البتہ اگر اس کو قول کا صحیح ہونا معلوم نہ ہو تو وہ مطلب کر سکتا ہے ورنہ وہ تنافر ہی نہ کہلاتے گا اسی وجہ سے ماں قدس سرہ نے نقل کی تعریف کے بعد تصحیح نقل کی تعریف کو بیان فرمایا۔

الْتَّصْحِحُ النَّقْلُ هُوَ بِيَانٌ صَدِيقٌ نَسْبَةٌ مَا أَنْ قَوْلُ نِسْبَةٍ إِلَى الْمَنْقُولِ عَنْهُ وَقَوْلُهُ تَعْلِيمُ النَّقْلِ  
اوْلَى مِنْ قَوْلِهِ الْقَاتِنِ الْعَمَدِ صَحَّةُ النَّقْلِ لَانَّ الظَّاهِرَ مِنْهُ كُوْنُ النَّقْلِ صَحِيحًا وَلَا يُطَلَّبُ ذَلِكُ بِلِ  
دِيْلَابِ التَّصْحِحِ وَهُوَ افْهَارَانِ مَا لِنَسْبِ النَّاقِلِ إِلَى الْمَنْقُولِ عَنْهُ مَسْوِبُ الْيَهِ فِي النَّفْسِ الْأَمْرِ فَإِنْهُمْ وَ  
تَرْكُ الْعَطْفِ لَانَّ التَّصْحِحَ مِنْ مَعْلَقَاتِ النَّقْلِ

**ترجمہ:** — (تصحیح نقل وہ بیان ہے اس قول کی نسبت کے صدق کا جو قول منقول عنہ کی طرف مشوب ہے،) اور ماں کا فعل تصحیح النقل اولیا ہے۔ قاضی عفند الدین کے قول صحة الدليل سے اسلئے کہ اس سے ظاہر ہے نقل کا صحیح ہونا اور وہ طلب نہیں کیا جاتا بلکہ تصحیح کا مطالبہ کیا جاتا ہے کیونکہ تصحیح کہتے ہیں اس قول کے ظاہر کرنے کو جس کو ناقل نے منقول عنہ کی طرف مشوب کیا ہے وہ نفس الامم میں مشوب الیہ ہے اور ماں نے عطف کو اسلئے جھوڑ دیا کہ تصحیح نقل کے متعلق سے ہے۔

لَشَّتْعَ — بِيَانِهِ تَصْحِحُ النَّقْلَ : پَهْلَيْهِ مَعْلُومُ كُرِيْكَ ایک ہے ناقل اور دوسرا منقول اور تسری منقول عنہ اور جو کہا منقول الیہ نقل کرنے والا کو ناقل کہا جاتا ہے اور جو نقل کیا جائے اسکو منقول اور جس سے نقل کیا جائے اس کو منقول عنہ اور جس کی طرف نقل کیا جائے اس کو منقول الیہ کہا جاتا ہے مشکلاً صحابہ کرام سے سیدنا ابو ہریرہ نے نقل کیا ہے کہ سرکار مدینہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا لا حسْوَةُ الْأَبْفَاكَ حَمَّةُ الْكِتَابِ تَوَسِّيْذًا مَعْلُومُ كُرِيْكَ اکاس کی منقول عنہ کی طرف جو قول مشوب ہے اس قول کی نسبت کے بیان کو تصحیح نقل کہتے ہیں یعنی منقول کو اس طرح ظاہر کرنا اکاس کی نسبت جو منقول عنہ کی طرف کی گئی ہے وہ نفس الامم میں ہے جس کو مشوب الیہ قرار دیا گیا ہے وہ الام کے مطالبہ ہے جتنا چند حدیث مذکور کو بخاری یا مسلم و عیونۃ کتابوں سے یہ ثابت کردے کہ وہ سرکار مدینہ سے دافتہ منقول ہے قولہ، اوْلَى مِنْ قَوْلِ الْقَاتِنِ بِعِنْيِ تَصْحِحُ نَقْلَ كَاجْزِعِيْنِ لَكَذِّا وَهَا مَا تَنْكِيْنَ قاضی عفند الدین نے اس کا معنی دوسرے عنی صحة النقل بیان کیا ہے لیکن بہتر معنی وہی ہے جو ماں نے بیان کیا ہے کیونکہ صحة النقل سے بفاہر نقل کا صحیح ہونا ہے حالانکہ وہ مناظرہ میں طلب نہیں کیا جا سکتا اسلئے کہ نقل کا صحیح ہونا یا اعلان ہونا ناقل کا فعل

نہیں بلکہ وہ تو منقول عنہ کا فعل ہے۔

**قولہ: ترک العطف:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ یہ تعریف کا بیان ہے جس میں ہر ایک کی تعریف کے ختم ہونے اور دوسرے کے شروع ہونے پر عطف عطف کو بیان کیا جاتا ہے اور بیان نقل کے بعد اور تصحیح نقل سے پہلے حرف عطف کو کیوں نہیں بیان کیا گیا؟ جواب یہ کہ نقل اور تصحیح نقل میں چونکہ کافی اقسام ہے کہ وہ نقل کے متعلقات سے ہے جبکہ حرف عطف کیلئے الفصال یعنی دو شیعیں غیرت فروی ہے اسی وجہ سے حرف عطف کو بیان نہیں کیا گیا۔

**والمدى حتى هذا اولى من قول البعض مالا يدرك المناظر ايات كون بين ذات العقول نفس بنفس لا**  
**ثبات الحكم اى تصدى لاب ثبت الحكم الخبر الذي تكلم به من حيث انه اثبت فلا يد ما قيل**  
**انه يصدق هذ التعریف على الناقف بالتفعی الاجمان والمعارض وهو ليس بدل عین في عرضهم لأنهم الم**  
**يصدق يا ثبات الحكم من حيث انه اثبت بل من حيث انه لفی لامثلة حكم تصدى باثبتاته الخ**  
**ومن حيث انه معارضه للدليل فيما اذا كان الحكم تظوا او التبین فيما اذا كان بدل معياناً غير اولى**

**ترجمہ:** (اور مدعی وہ ہے کہ جس نے) یہ بعض کے قول میں سے بہتر ہے اس لئے کہ مناظر ذات عقول کے درمیان ہوتا ہے (اینے آپ کو اثبات حکم کیلئے مقرر کیا ہو) یعنی آمادہ کیا ہواں بات کیلئے کہ وہ اس حکم خبری کو ثابت کرے جس کا اس نے کلام کیا ہے اس حیثیت سے کہ وہ اثبات ہے اسی وادہ داردہ ہو کا جو کہا گیا کہ یہ تعریف نقفنے نقض اجمانی اور معارض پر صادق نہیں آتی اور وہ دونوں مناظرین کی اصطلاح میں مدعی نہیں ٹھوکنکردا وہ دونوں اثبات حکم کیلئے آمادہ نہیں اس حیثیت سے کہ وہ اثبات ہے بلکہ اس حیثیت سے کہ وہ نقی ہے اسی حکم کے اثبات کیلئے جس کے اثبات کا خصم آمادہ ہو اور اسی حیثیت سے کہ وہ اسکی دلیل کا معارض ہے (اثبات حکم خواہ بالدلیل ہو یا بالتبیہ) اسی جزیں جبکہ وہ بدیہی غیر اولی ہو۔

**تشریح:** بیان و المدى مدعی اس فاعل کا صیغہ ہے جو لعنت میں معنی دعویٰ کرنے والا ہے اور اصطلاح میں وہ ہے جو اپنے آپ کو اثبات حکم کیلئے مقرر کر دے مثلاً کلمہ کیلئے کوئی بیدعویٰ کرے کا انکالتی سقمه ای تلاشہ اقسام یعنی کلمہ کی تین قسمیں ہیں تو کہنے والا مدعی ہتا دریہ قول دعویٰ ہے۔

**قولہ هذا اولى:** یعنی بعض صنفوں نے مدعی کی تعریف میں لفظ من کی جگہ ما کو بیان کیا ہے لیکن بہتر من کو بیان کرنے ہے کیونکہ اس کا استعمال ذوی العقول میں ہوتا ہے اور ظاہر ہے متن سے یہاں مراد مناظر ہے جو ذوی العقول

ادمن کی حکم پر اس کا استحال بھی اگرچہ کبھی جائز ہے۔  
قولہ ای) نقدی لان یشت: یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مذکور دخول غیر سے مانع نہیں  
کیونکہ وہ ناقض بہ ناقض اجمالی اور معارض دلوں پر صادق آئی ہے حالانکہ ان دلوں کو مدعا نہیں کہا جاتا لیکن ناقض  
پر اسلئے صادق آئی ہے کہ ناقض اجمالی یہ کہ مدعا نے دلیل سے جو مطلوب ثابت کیا تو خصم اس پر ناقض وارد کرتے ہوئے ہے  
کہ لیکن کہ مدعا کی دلیل فساد کو مستلزم ہے پھر خصم فساد کو ثابت کرے گا تو اثبات فساد بھی اثبات حکم ہے اس پر ناقض نے  
لینے آپ کو اثبات حکم کیلئے تیار کیا پس متناقض بھی مدعا ہوا اور وہ معارض پر اسلئے صادق آئی ہے کہ معارض  
معارض نہ کرتا ہے اور معارض نہ کہ مدعا نے دلیل کے ساتھ اپنا جو مطلوب ثابت کیا ہے خصم اس کی ناقض کی دلیل  
کے ساتھ ثابت کرے تو معارض ناقض کا ثابت کرنیوالا ہوا تو اثبات ناقض بھی چونکہ اثبات حکم ہے اسلئے مدعا کی تحریف  
معارض پر مغلص صادق آئی۔ جواب یہ کہ تعریف مذکور دخول غیر سے مانع ہے کیونکہ وہ نہ متناقض پر صادق آئی ہے اور نہ معارض پر  
اسلئے کہ مدعا کا اصل مقصود اثبات حکم ہے اور یہ ان دلوں میں نہیں ہوتا کیونکہ متناقض کا اصل مقصود اس حکم کی ناقض ہے  
جو مدعا نے ثابت کیا ہے اس کا اصل مقصود اثبات حکم نہ ہوا بلکہ اسکی ناقض ہوئی اس پر متناقض پر صادق نہ آئی  
اسی طرح معارض پر بھی صادق نہ آئے گی کیوں کہ اس کا بھی اصل مقصود اثبات حکم نہیں بلکہ مدعا کی پیش کردہ دلیل  
کو توڑنا ہے اس معارض پر بھی تعریف مذکور صادق نہ آئی۔

قولہ، فِيمَا إِذَا كَانَ لِعُيْنِ حُكْمٍ أَكْرَنْذَرِيَّا ہے تو مدعا اس کو دلیل سے ثابت کرے گا اور حکم  
اگر بدیکی غراؤ ہے تو مدعا اس کو تبیہ کے ذریعہ ثابت کرے گا ادا التبیہ میں لفظ اوقیم کیلئے آیا ہے شک کیلئے نہیں  
قالَ الْمُصْنُفُ فِيمَا قُلَّ عَنْهُ فِيهِ مَسَاجِدُهُ لِإِرْتَالِ التَّبِيَّنِ لَا يُفِيدُ الْأَثْبَاتُ كَمَا يُسَبِّحُ تَحْمِلَةً كَلَامَةً فَإِنْ قُلْتَ  
لِمَالَكَانِ التَّبِيَّنُ غَيْرَ مُعِنِّدٌ لِلْأَثْبَاتِ لَا يَلْعُجُ نَعْلَقَ قَوْلَهُ بِالْتَّبِيَّنِ بِقَوْلِهِ لِلْأَثْبَاتِ الْحُكْمُ فَكِيفَ حُكْمٌ بِالسُّجْنِ  
الَّتِي هُيَ اِرْدَادٌ خَلَافُ الظَّاهِرِ قَلْتَ يِكْنَ تَصْحِحُ الْمَعَالِقَ بِارْدَادِهِ عَمُومُ الْمَجَازِ فِي الْأَثْبَاتِ بَابٌ يَرَادُ  
بِالْأَثْبَاتِ تَمْكِينُ الْحُكْمِ فِي ذَهْنِ الْمَخَاطِبِ وَذَلِكَ قَدْ يَكُونُ بِالْأَثْبَاتِ وَقَدْ يَوْجِدُ بِالظَّاهِرِ

ترجمہ: — مصنف نے اس چیز کے متعلق فرمایا جوان سے منقول ہے کہ اس میں ما محنت ہے کیونکہ تبیہ  
اثبات کا فائدہ نہیں دیتی جیسا کہ عنقریب آئے گا ان کا کلام تمام ہوا اس پر اگر آپ کہیں کو تبیہ جب اثبات کیلئے نیز  
تو اس کے قول بالتبیہ کا لعل اس کے قول لاثبات الحکم کے ساتھ صحیح نہیں تو ساخت کا حکم کسی طرح دیا گیا  
جو کروہ خلاف ظاہر مراد لینا ہے میں کہوں گا کہ ممکن ہے اثبات میں عموم مجاز کے ارادہ سے لعل کو صحیح قرار

دینا بایں طور کے اشبات سے ذمہ مخاطب میں تکمیل حکم مراد ہے اور وہ کبھی اشبات سے ہوتا ہے اور کبھی انہمار سے۔

**تشریح:** — **قولہ قال المصنف** : یہ جواب ہے اس سوال کا جو متن میں وارد ہے اور وہ یہ کہ شے پریمہ محدود ہوئی ہے پھر اگر اس کو ثابت کیا جائے تو اس کو اشبات کہا جاتا ہے اور اشبات دلیل سے ہوتا ہے تنبیہ سے نہیں کیونکہ تنبیہ اسپر ہوتی ہے شے پریمہ سے ثابت ہوا اور اس میں خفا ہو تو اس کا ازالہ کیا جائے اور اشبات حکم میں چونکہ کوئی خف اپنیں کہ تنبیہ سے اس کو زانل کیا جائے۔ اسلئے یہ کہنا کہ اشبات حکم تنبیہ کے ساتھ ہے درست نہیں جواب یہ کہ متن میں یہ کہنا کہ تنبیہ کے ساتھ اشبات حکم ہوتا ہے اسیں مسامحت ہے۔

**قولہ فان قلت** : یہ سوال ہے جواب اس کا قلت میکن اخ سے آگے مذکور ہے۔ سوال یہ کہ مسامحت کو جاتا ہے کہ شی جائز ہو سکی مرا فظا ہر کے حرف لا ہو تو معنی یہ ہو کہ اشبات حکم تنبیہ کے ساتھ جائز ہو ہے لیکن ظاہر کے خلاف ہے اور وہ درست نہیں کیونکہ تنبیہ اشبات حکم کا فائدہ نہیں دیتی اس تنبیہ کے ساتھ اشبات حکم کا تعلق اپنے محل نہیں۔

**قولہ قلت میکن** : یہ جواب ہے سوال مذکور کا کہ اشبات حکم کا تعلق تنبیہ کے ساتھ جائز ہے کیونکہ اشبات حکم سے مزادعوم محباز ہے کیونکہ اشبات حکم دو معنوی کیسے آتی ہے ایک حقیقی اور دوسرا مجازی حقیقی یہ ہے کہ حکم پریمہ محدود ہو پھر موجود ہو اور مجازی یہ کہ حکم ثابت ہو سکن اسکی خفا ہو اور یہاں اشبات حکم سے مزادعی معنوم محباز ہے کہ اس کا ایک فرد حقیقی معنی ہے اور دوسرا مجازی معنی یہاں یہ ہے۔ تکمیل حکم فی ذمہ المخاطب عینی مخاطب کے ذہن میں حکم کو پکارنا اور تکمیل حکم عام ہو کہ بھی اشبات حکم کے ساتھ ہوتا ہے اور کبھی انہما حکم کے ساتھ تواب تنبیہ کے ساتھ اشبات حکم ہونے کا مطلب یہ ہوا حکم خفی ہو تو اس کو ظاہر کر کے ساتھ کے ذمہ میں پکا کر دے۔

شَعْرُ مُوكَانَاعَصَامِ الْمَلَكَةِ وَالْدِينِ فِي شُوحِ الْرِّسَالَةِ الْعَصْدِيَّةِ الْمَدِعِيِّ بِقُولِهِ  
هو من يغاید مطابقة النسبة للواقع وقيل فيه نظر اذ هو صدق على كل من قال حمل  
لأفادتها كلها الصدق بالاتفاق ولكن بعضها لا يدع بها الصدق كطرف الشطبات فـ  
يكون التعريف مطرداً أو كـ معنـي كلامـه انـ المـدعـيـ منـ رـقـدـيـ لـفـسـهـ لـفـادـةـ مـطـابـقـةـ النـسـبـةـ الـخـبـرـيـةـ الـلـاـقـعـ

علی ان اطراف الشطبات حين کوئیها اطرافاً لہا دیست جمل

**ترجمہ:** — پھر مولیٰ اعصارِ الملّة والدین نے اپنی تحریر میں جو رسالہ عضد یہی ہے مدعا کی تعریف اپنے اس قول سے بیان فرمایا ہو من یغاید مطابقة النسبة للواقع یعنی جو اس امر کا فائدہ دے کے نسبت واقع کے مطابق ہے اور لعین نے کہا اس میں نظر ہے کیونکہ وہ ہر اس شفہ کے قول پر صادق آتی ہے جسے کہا کر

وہ بخوبی سوتا کر دے نسبت واقع کے مطابق ہونے کا فائدہ دے۔ کل کے کل بالاتفاق صادق ہیں لیکن ان میں سے بعض میں صدق کا دعویٰ نہیں کیا جاتا جیسے قضا یا شرطیہ کے اطراف تو تعریف دخول غیر سے مانع نہ ہوتی۔ میں کہتا ہوں کہ مولینا عاصمۃ الملتۃ والدین کے کلام کا خطاب یہ ہے کہ مدحی وہ ہے جو اپنے نفس کو آمادہ کرے تاکہ وہ فائزہ دے نسبت خبریہ کا واقع کے مطابق ہونے کا عمل اور اسی یہ کہ قضا یا شرطیہ کے اطراف جسیں وقت کر دے اطراف ہیں اسکیں حل نہیں۔

تشریح۔ — قولہ ثم عرف: يعني مولینا عاصمۃ الملتۃ والدین نے رسالہ عصمندیر کی تشریح لمحچا ہے جس میں انہوں نے مدحی کی تعریف ریہ بیان کی ہے کہ مدحی وہ ہے جو اس امر کا فائدہ دے کہ نسبت واقع کے مطابق ہے اس تعریف پر چونکہ سوال دارد ہوتا ہے اسکے ماتحت اس کی دوسری تعریف بیان کی تاکہ وہ سوالات سے غفوظاً رہے اگرچہ ان کے جوابات بھی حملکن ہیں۔

قولہ قبیل فیہ نظر۔ مدحی کی تعریف جو مولینا عاصم نے بیان کی ہے اس پر ایک سوال دارد یہ کہ ہے کہ وہ تعریف تمام جملہ خبریہ کے قائل پر صادق آئی ہے کیونکہ ان تمام کی نسبت بھی واقع کے مطابق ہوتی ہے چونکہ جملہ خبریہ کی وضع اصل میں صدق کیسلے ہوتی ہے اگرچہ وہ کذب کا بھی محتمل ہے کیونکہ دال سے مدلول الفتنی کا تخلف جائز ہے جبکہ منازلہ کی اصطلاح میں جملہ خبریہ کے قائل کو مدحی نہیں کہا جاتا۔ دوسری سوال یہ کہ بعض قضا یا مشائعاً فضلاً شرطیہ کے اطراف اگرچہ ان کے اندر بالاتفاق صدق کا دعویٰ نہیں کیا جاتا میکن بعض لوگ ان کے اندر بھی نسبت کو واقع کے مطابق مانتے ہیں اسی تعریف اس کے قائل پر بھی صادق آئی گی لہذا مدحی کی تعریف دخول غیر سے مانع نہ ہوتی۔

قولہ اقول معنی کلام: یہ جواب ہے مشترک طور پر مذکورہ دلوں سوالوں کا کہ مولینا عاصم الدین کے قول کا مطلب یہ ہے کہ مدحی وہ میں جو مطابقہ النسبتہ للواعق کا فائدہ دے اور یہی اس کا اصل مقصد بھی ہو تو جملہ خبریہ اور اطراف شرطیہ میں اگرچہ مطابقتہ للواعق تو ہوتی ہے لیکن ان کے قائل کا اصل مقصد مطابقتہ النسبتہ کا افادہ نہیں ہوتا اسی تعریف مذکورہ جملوں کے قائل پر صدق نہیں آئی اور تعریف دخول غیر سے مانع ہوتی۔

قولہ علی ان اطراف: اطراف شرطیہ کے اختبار سے جو سوال مذکور ہے اس عبارت سے انکا جواب یہ کہ دریافت ہے اطراف شرطیہ پر حرف شرعاً داخل ہے یا نہیں اگر داخن نہیں تو وہ اطراف شرطیہ نہیں

او اگر داعل ہے تو ان کے اندر رشتہ نہیں بلکہ طفر اول بنتا مفرد ہے اور مبتدا اور طفر دوم بنتا مفرد اور خبر ہے اور جب نسبت نہیں تو حل بھی نہیں اور جب حل نہیں تو قفسیہ بھی نہیں کہ وہ اس کیلئے جذر لازم ہے اور قفسیہ کے قائل بھی کو مدعا کہا جاتا ہے پس تعریف مذکور درخواں غیر سے مانع ہے۔

شَدَّ الْمَدِيْعِ اِنْ شَوْعَ فِي الدِّلِيلِ الْاِلَيْهِ يُسْمَى مَسْتَدِلاً كَفَيْ شَوْعَ فِي الدِّلِيلِ الْاِلَيْهِ يُسْمَى مَحْلَلاً وَقَدْ  
يُسْتَعْمَلُ كُلُّ مِنْهَا مَقَامَ الْاَخْرِيِّ بِعْنَى الْمُتَسَكِّبِ بِالدِّلِيلِ مُطْلَقاً

**ترجمہ:** — پھر مدعا کو دلیل سے ثابت کرے گا اور دلیل بھی دو طرح کی ہے کہ معلول سے اگر علت پر استدلال پیش کیا جائے تو وہ دلیل المدعی ہے اور اگر علت بے معلول پر استدلال پیش کیا جائے تو وہ دلیل المدعی ہے وجبہ تسمیہ دلوں کی ظاہر ہے لمبھی کی اسلئے کہ وہ منسوب ہے لمبھی طرف اور لمبھی علت ہے چنانچہ کہا جاتا ہے لما فغلت ہذا یعنی ماعله فعلک بلا چونکہ اس صورت میں علت سے استدلال پیش کیا جاتا ہے اسلئے اسکو لمبھی یعنی علت والا کہا جاتا ہے اور اتنی کی اسلئے کہ وہ منسوب ہے اتنی کی طرف جو تحقیق داشبات کے معنی میں آتا ہے۔ چنانچہ اتنی زید آقائم میں زید قائم کو حقیقت قیام زید کے معنی میں کوہ دیتا ہے اور اس صورت میں چونکہ استدلال معلول سے پیش کیا جاتا ہے اس لئے اس کو اتنی یعنی حقیقت والا کہا جاتا ہے۔

وَالسَّاقِلُ مِنْ لِفْقَبِ الْفَسَدِ لِفْقَيْهِ اَيْ لِنَفْيِ الْحُكْمِ الْمَدِيْعِ اِدْعَاهُ الْمَدِيْعِ بِلَا نَفْيِ دِلِيلٍ عَلَيْهِ  
فَعَلَى هَذَا يَصْدِقُ عَلَى الْمَنَاقِفِ فَقَطْ وَقَدْ يَطْلُقُ عَلَى مَا هُوَ اَعْمَمُ وَهُوَ كُلُّ مِنْ تَكْلِيمٍ عَلَى  
ما تَكْلِيمُ بِهِ الْمَدِيْعِ اَعْمَمُ مِنْ اِنْ يَكُونَ مَا لَعَلَّ اَوْ نَاقِضًا اَوْ مَعْارِضًا

**ترجمہ:** — (اور سائل وہ ہے جسے اپنے آپ کو مدعا کے ثابت کرده مدعا کی نفی کیلئے مقرر کیا ہے) یعنی اس حکم کی نفی کیلئے جس کا مدعا نے بلا قیام دلیل کے دعویٰ کیا ہو پس اس تقدیر پر وہ هر فرمانی پر صادق کرے گا (اور سائل کے افلاق کبھی اس سے اعم پر بھی ہوتا ہے) اور وہ یہ کہ جو بھی مدعا کے کلام پر کلام یعنی اعتراض کرے عالم ہے وہ مانع ہو یا ناقض یا معارض ہے۔

**تشریح:** — میانہ والسائل، منافہ میں مدعا کا مقابل چونکہ مدعا علیہ ہے، بلکہ سائل

ہوتا ہے اسلئے مدعا کے بعد سائل کو بیان کیا گیا مدعی علیہ کو نہیں۔ سائل وہ ہے جو اپنے آپ کو اس حکم کی نفی کیلئے مقرر کرے جس کا مدعی نے دعویٰ کیا ہوا اور ای لغتی الحکم سے متن کے اندر لفظیہ میں جو صنیر ہے اس کے مرجع کو

بیان کیا گیا ہے۔  
**قولہ فعلی هذا** یہ سوال ہے تعریف مذکور پر کہ وہ اپنے افراد کو جسمات نہیں کیونکہ وہ مرف مناقضن پر صادر آتی ہے مانع و معارض پر نہیں حالانکہ مدعی کا مقابل جس طرح مناقضن آتی ہے اسی طرح مانع و معارض بھی لیکن لیکن مناقضن پر صادر آناؤ ظاہر ہے کہ وہ اب بال دلیل کو کہا جاتا ہے جو نفی کو لازم آتا ہے اور مانع پر اس نے صدقہ نہیں لڑا بلکہ دلیل کیلئے آتی ہے اور معارض پر اسلئے نہیں کہ وہ اقامۃ الدلایل کیلئے آتا ہے اور ظاہر ہے بلکہ اور اقامۃ دولوں ہی لغتی حکم کے غیر ہیں۔

**بیانه قدیطلق**: متن کی یہ عبارت جواب ہے سوال مذکور کا کہ سائل کا اصل معنی دیجی ہے جو مذکور سوا لیکن وہ کبھی بغیر عام پر بھی بولا جاتا ہے اور وہ یہ کہ جو بھی مدعی کے کلام پر کلام یعنی اعتراض کرے وہ سائل ہے اور وہ عام بے جوہ شامل ہے مانع کو اور مناقضن و معارض کو بھی۔

**الدعاویٰ ما ای قصینة على الحكم استعمال الكل على الجزء المقصود اثباته بالدلیل او اظهاره بالتبیه وفیه انه قد یکوت الحكم المذکون بدیکھنا اولیاً او میکن ان یقال اذا كان الحكم كذلك لیتحقق المناطلة لاف لمنکر الاجحاد فی اوہ کابر**

**ترجمہ** : (اور دعویٰ وہ) یعنی قصینہ (ہے) جو ای حکم پر مشتمل ہے جس طرح کل جزء پر مشتمل ہوتا ہے (جس کو ثابت کرنا مقصود ہو) دلیل سے یا اس کو ظاہر کرنا تبیہ سے اور اس میں نظر ہے کیونکہ حکم مدعی کبھی بدیکھی ادنی ہوتا ہے اور جن سے یہ کہا جائے کہ جب حکم اس طرح ہو تو مناظرہ صحیق نہ ہوگا۔ کیوں کہ اس کا انکار صرف مجادل یا مکابر کرتا ہے۔

**تشریح** : **بیانه والدعاویٰ** : مانا فہ مدعی کا ہونا چونکہ مزوری ہے اسلئے اس کی تعریف بیان کی جاتی ہے کہ دعویٰ وہ قصینہ ہے جو حکم یعنی نسبت تامہ خبری پر مشتمل ہو اور اس سے یہ مقصود ہو کہ حکم اگر ظاہری ہو تو اس کو دلیل سے ثابت کرنا ہوگا اور اگر حکم بدیکھی ہو تو اس کو ظاہر کرنا ہوگا۔

**قولہ ای قصینہ** : متن میں جو لفظ ملہے یہ اس کی لفڑی ہے کہ اس سے مراد قصینہ ہے یعنی خلوں مرا دلیل کر جیا اور قریب اس پر دال ہے اور اشتغال الكل علی الجزء سے جواب ہے اس سوال کا کہ متن میں جو مشتمل ہے

وہ تفہن پے اشتھال کو اور اشتھال کی چونکہ دوسمیں ہیں ایک اشتھال المخلاف علی الظافر اور دوسرا اشتھال انکل علی الجزا اسلئے بیان ان میں سے کون سی قسم مراد ہے؟ جواب یہ کہ اشتھال مراد اس کی دوسری قسم اشتھال انکل علی الجزا ہے قرینہ اس یہ ہے کہ تفہن کل ہے اور حکم معین نسبت خبر یہ اس کا جز ہے۔

**قوله فيه انه قد يكون امره سوال ہے تعریف مذکور برکوه اپنے افراد کو جامع نہیں کیونکہ وہ دعویٰ بدیعی اولیٰ پر صادر نہیں اسلئے کوہ بالکل واضح ہوتا ہے جس کیلئے نہ دلیل کی مفردت ہے اور نہ تنیبیہ کی۔**

**قوله یعنی ان يقال:** یہ جواب ہے سوال مذکور کے تعریف مذکور یہ اس دعویٰ کی ہے جس پر مناظرہ ہوا در دعویٰ بدیعی اولیٰ پر مناظرہ ہی نہیں ہوتا کیوں کہ اس پر دلیل ہوتا ہے اور نہ انکار کر سکتا گہ کوئی بدیعی اولیٰ کا انکار کر کے اس پر دلیل طلب کرے تو وہ مناظرہ نہیں بلکہ مجادل یا انکابر کہلاتے گا۔ اس جواب کو یعنی اور یقان کلمات تعریف سے بیان کرنکی وجہ غالبًاً اس کے صحف کی طرف ارتارہ کرتا ہے کیونکہ اس صورت میں تعریفی تخصیص پیدا ہوتی ہے جبکہ تعریف میں تعمیم ضروری ہے تاکہ تعریف معرف کے تمام افراد کو شامل ہو جائے خواہ وہ افراد نفس الامر حقیقت میں ہوں یا نہ ہوں اس پر تعریف ایسی ہونی چاہئے جو دعویٰ بدیعی کو جویں شامل ہو جائے خواہ اسکی مناظرہ ہو یا نہ ہو۔

**ولیستی ذلک من حیثیت ان یہ دعیہ اوعلیٰ دلیلہ السوال اولاً الجھت مسئلۃ و مجھشاً ومن حیثیت انہ لیستقاد من الدلیل نتھیاً و من حیثیت انہ قد یکون کلماً قاعدۃ و قالوْنَا و المطلوب اعم من الدعویٰ تصوری لکاہیۃ الانسان مثلاً او تقدیری مثلاً العالم حادث و لیستی من حیثیت انہ موضع الطلب کانہ لیقح فیه الطلب مطلباً ایضاً وقد یقال المطلب دون المطلوب لما یطلب به التصورات مثل قولهم الانسان ما هو و المقصید یقال ما یقال هل العالم حادث**

**ترجمہ:** (ادرنام رکھا جاتا ہے اس کا) اس حیثیت سے کوہ دعویٰ یا اس کی دلیل پر سوال یا جھت وارد ہوتا ہے۔ (مسئلہ اور جھت) اور اس حیثیت سے کوہ دلیل سے مستفادہ ہے (نتیجہ نام رکھا جاتا ہے) اور اس حیثیت سے کوہ کبھی کلی ہوتا ہے (قاعدہ اور قانون نام رکھا جاتا ہے اور مطلوبہ امام ہے) دعویٰ سے (خواہ تصوری ہو) جیسے ماہیتہ ان مثلاً (یا تقدیری) جیسے العالم حادث (ادرنام رکھا جاتا ہے) اس حیثیت سے کوہ موجود طلب ہے گویا اس میں طلب داقع ہوتی ہے (مطلوب) بھی (اوہ کبھی طلب کہا جاتا ہے) نہ کہ مطلوب (اس کو حکم ذریعہ تصورات کو طلب کیا جاتا ہے۔ جیسے ان لوگوں کا قول الان ان ماہو (اوہ تقدیریات کو) جیسے کہا جاتا ہے حل العالم حادث تشریح۔ بیان سی ڈلکشی ذلک: لعینی دعویٰ دلیل پر چونکہ مختلف حیثیتوں سے سوال وارد

ہوتا ہے اس نے اس کا نام بھی مختلف ہے وہ اس طرح کہ اگر اس میں یہ لیٹا کیا جائے کہ دعویٰ دلیل پر سوال  
ہے تو اس کو مسئلہ کہا جاتا ہے جس طرح معارفہ میں ہوتا ہے اور اگر یہ لیٹا کیا جائے کہ اس دعویٰ یا اس کی دلیل میں  
بھث ہوتی ہے تو اس کو مبحث کہا جاتا ہے اور اگر یہ لیٹا کیا جائے کہ دلیل سے مستفادہ ہے تو اس کو نتیجہ کہا جانا  
ہے اور دعویٰ کبھی کلی ہوتا ہے اور کبھی جائزی اور اگر کلی ہو تو اس کو قاعدہ و قانون کہا جاتا ہے اور اگر دعویٰ جائزی ہو تو اس

کو بینجہ کہا جاتا ہے۔

**بیان و مطلوب:** دعویٰ و مطلوب دونوں کا یہ اپنے بہت  
ہیں۔ دعویٰ خاص ہے اور مطلوب عام دونوں میں نسبت عgom و خصوصی متعلق کی ہے کیونکہ دعویٰ اور قفسیہ اور تقدیم ہوتا  
ہے اور مطلوب تصور بھی ہوتا ہے اور تقدیم بھی مطلوب تصوری جیسے مابین انان اور مطلوب تقدیمی جیسے العالم حالت  
**بیان و سیمی:** اس عبارت سے مطلب مطلوب کے متعلق جو دو مذہب ہیں ان کو بیان کیا گیا ہے پہلہ

مذہب من حیث اندیخت سے اور دوسرا قدیقیال المطلب الختے خلاصہ ہے لامذہب کا یہ ہے کہ مطلوب و مطلوب دونوں میں ترادف کی نسبت ہے کیونکہ اگر یہ بنا کیا جائے کہ مطلوب طلب کی جگہ ہے یعنی جس میں طلب واقع ہے تو اس کے مطلب کیا جائے گا اور اگر یہ بنا کیا جائے کہ وہ طلب کی ہوئی چیز ہے تو وہ مطلوب ہے دوسرا مذہب یہ کہ ان دونوں میں نسبت ہے اسلئے کوئی الفاظ کے ذریعہ کہیا نا مسلم تمصور یا تصوری کو طلب کیا جائے اسکو مطلوب کہا جانا ہے اور ان الفاظ کو مطلب کہا جائے چنانچہ انسانہ ماہوں میں ماہوں مطلب تصور کی ہے۔ اور حمل العالم حادث میں حل مطلب تصوری ہے اور العالم حادث مطلوب تصوری۔

ولما كان الكتاب المطلوب التصور بي بالتعريف والكتاب المقدس يعني بالدليل وكانت النقوسات

مقدمة على العقائد قات قدّم تفصيل التعريف بحسب لعلم منه تعريف اقسامه فقال تم التعريف  
اما حقيقياً يقصد به تحصيل صوره غير حاصله فات علم وجودها فحسب الحقيقة اي فهو تعريف بحسب

الحقيقة والمحسب الاسم وأما الفظي يقصد به تسلیم ملوك اللقط

**کم جمیں:** اور جب مطلوب تصویری کا الگتاب تعریف سے ہوتا ہے اور مطلوب تصدیقی کا الگتاب دلیل سے اور تصورات نقدم ہیں تصدیقات پر تعریف کی تفصیل کو ماٹن نے اس طور پر مقدمہ فرمایا کہ اس سے اس کے اقسام کی تعریف حاصل ہو جائے تو فرمایا (چھپ تعریف یا تو حقیقی بحسب الحقيقة ہے یعنی وہ تعریف بحسب الحقيقة ہے (درست تعریف حقیقی بحسب الاسم ہے اور یا تعریف لفظی ہے) اور وہ وہ ہے جس کے ساتھ افظ کے

مدلوں کی تفسیر کا قصد کیا جائے۔

لـشـرـح

لکھنؤ کے تاریخ سے حاصل ہوتا ہے اور مطلوب تقدیقی دلیل سے اور تصورات مقدم ہوتے ہیں تقدیریات پر اسکے ماننے تعریف کو دلیل پر مقدم کرتے ہوئے ہے تعریف کی تفصیل کو بیان فرمائی جس سے اس کے اقسام کی تعریف بھی حاصل ہو جائے۔

بیان

کافا نہ ہوتا ہے اور لکھوڑی کہتے ہیں ہیں حصول صورہ اسی فی العقل کو پس جو صورت ذہن میں حاصل ہے وہ دو حال سچائی نہیں آیا وہ صورت ذہن میں حاصل ہوئی آیا وہ صورت ہے سے ذہن میں حاصل تھی پھر اس کا ذہول ہو گیا اور اب دوبارہ ذہن میں حاصل ہوئی تو وہ صورت جو ذہن میں حاصل نہ ہوا اگر وہ بہلائی مرتبہ ذہن میں حاصل ہے تو وہ تعریف حقیقی ہے اور اگر ذہول کے بعد دوبارہ ذہن میں حاصل ہے تو وہ تعریف لفظی ہے۔

پیانہ ف

دوسرا حسب الاسم کیونکہ جو صورت ذہن میں پہلی بار آئے تو اس کا وجود پر سے معلوم ہے یا نہیں اگر پہلے معلوم ہے تو وہ تعریفِ حقیقی بحسب الحقيقة ہے اور اگر پہلے سے معلوم نہیں تو تعریفِ حقیقی بحسب الاسم ہے۔

قۇڭ

فان سلم وجودها کالیکن حزا جملہ ہوتی ہے۔ اور وہ جملہ نہیں۔ جواب یہ کہ حبذا اصل میں فحسب الحقيقة نہیں بلکہ اس کا العقلی معنی فہو تعییر ہے جو عبارت میں مخدوف ہے ظاہر ہے وہ جملہ ہے۔

۱۵

جس سے مدلول لفظ کی تفسیر کا قصد کیا جائے یعنی مدلول معنی کا اسم ہے سے ہو لیکن یہ مسلم نہ ہو کفلاں یعنی لفظ کی دفعہ اس مدلول کیلئے ہے جتنا پچھہ کہا جاتا ہے معدا نہ تہت کنہت یعنی پودے کا اسم ہے سے ہے لیکن یہ علوم ہی کی معدا نہ کی دفعہ بھی مت کیلئے ہے۔

اعلم ان التحريف اما ان يحصل في الذهن صوراً غير حاصلة او لغيرها تغير صورة حاصلة عما لها  
الثانية لقطة اذ فالدالة معرفة كون اللفظ يازاء معنى معين كقولنا العضنف الاسد وذلك قد  
يكون هنداً لما ذكرنا وهو الاكتئاب وقد يكون من كثرة التعرفيات الوجود حيث صرخ العلماء بها منها لفظية -

**ترجمہ:** — آپ جانیں کہ تعریف آیا ذہن میں صورت غیر حاصل کو حاصل کرنی ہے یا صورت حاصل کو مایوس داس سے تیز کافاً نہ دیتی ہے دوں لفظی ہے اسے کہاں کا فائدہ معرفت ہے لفظ کے ہونیکی معنی معین کے مقابل میں جیسے ہمارا قول عقینفر اس ہے اور وہ تعریف مرد ہے جیسا کہ ہم نے بیان کیا اور وہ اکثر واقع ہے اور کبھی وہ کب ہوتی ہے جیسے وجود تعریفات کیونکہ علماء نے باس طور تحریر کی ہے کہ وہ تعریفات لفظیہ ہے۔

**تشریح:** — قوله اعلم ان التعریف، متن میں جوا جمال تھا شرح میں یہاں اسکی تفصیل بیان کی جاتی ہے کہ تعریف جو صورت غیر حاصل کو حاصل کرتی ہے یا مایوس داس سے استیاز کافاً نہ دیتی ہے معنی ذہن میں پہلی بار صورت غیر حاصلہ حاصل ہوتی ہے تو وہ تعریف حقیقی ہے اور اگر دوبارہ حاصل ہوئی اور وہ صورت غیر حاصل مایوس داس سے تیز کافاً نہ دیتی ہے تو وہ تعریف لفظی ہے جیسا کہ عقینفر کی تعریف اس کے ساتھ کہ اس میں یہ سلام ہوتا ہے کہ لفظ کی وضع معنی معین کیلئے ہے۔

**قوله ذلائق قد یکوت بر تقویم ہے تعریف لفظی کی کوہ کبھی مفرد ہوتی ہے جیسے عقینفر کی تعریف اس کے ساتھ اور کبھی مرکب ہوتی ہے جیسے وجود کی تعریف ثابت عین کے ساتھ اور عدم کی تعریف منفی عین کے ساتھ۔**

**قوله حیث صرح**، — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ اگر یہ تقویم کیا جائے کہ عقینفر کی تعریف اس کے ساتھ تعریف لفظی مفرد ہے میکن یہ تقویم نہیں کہ وجود کی تعریف لفظی مرکب ہے۔ جواب یہ کہ وجود کی تعریف کے لفظی مرکب ہونے پر جوں کہ عالماء تصریح کر چکے ہیں اسے اس تحریر کے مطابق تعریف مذکور کو لفظی مرکب کہا جاتا ہے۔

وَالْمَلَوِّكُ امَانٌ حِصْنٌ فِي الْذِهَنِ صُورَةٌ عِلْمٌ وَجُوْدٌ هَا جِسْبُ لِنَفْسِ الْأَمْرِ كَتَبَ رِفْلِ الْإِنْسَانِ بِاَنَّهُ حِيَاَتٌ  
نَالْطَّوْقُ اوْكَا حِصْنَ الْأَصْوَرَةِ لَا وَجُودَ لَهَا الاَيْسِبُ الْاَسْطَلَاحِ مِنَ الْمَاهِيَّاتِ الْاعْبَارِيَّةِ كَتَبَ  
الْكَلْمَةِ بِاَنَّهَا لَفْظٌ وَضَعْ مَعْنَى فَفِي الْمَلَوِّكِ تَعْرِيفٌ بِحِسْبِ الْحَقِيقَةِ وَالثَّالِثُ بِحِسْبِ الْأَسْمِ وَفَدَ اَشَارَ الْمُحَقِّقَ  
الْطَّوْقِيَّ اِنَّ التَّعْرِيفَ الْلَّفْظِيَّ يَنْسَابُ بِاللُّغَةِ وَالْحَقِيقَى بِغَوْهَهَا

**ترجمہ:** — اور اول آیا حاصل کرے گا ذہن میں نفس الامر کے اعتبار سے اس کے وجود کے علم کی صورت جیسے ان کی تعریف باس طور کوہ جیوان نالطق ہے یا نہیں باس طور کے حاصل نہ کرے گا مگر وہ صورت جس کا کوئی وجود نہیں سوائے باعتبار اصل لام کے ماہیات اعتبار میں سے جیسا کچھ کلمہ کی تعریف باس طور کوہ لفظ ہے جو معنی مفرد کیلئے موصوئ ہے پس پہلی تعریف بحسب الحقيقة ہے اور دوسری تعریف بحسب الاسم اور ثالثی طوری نے اشارہ فرمایا اس امر کی طرف کا تعریف لفظی وہ ہے جو متناسب ہو لغت کے اور تعریف حقيقی اس کے علاوہ ہے۔

**تشریح۔— قولہ والاول۔**۔ عبارت میں الاول صفت ہے جس کا موصوف القسم  
ہے اصل عبارت یہ ہے القسم الاول اور قسم الاول سے مراد تعریف حقيقة ہے اس کی دو معنی ہیں ایک عجیب الحقيقة  
اور درستی عجیب الاسم۔ عجیب الحقيقة وہ تعریف حقيقة ہے جس میں وجود شیء کے علم کی صورت ذہنی جس فیض الامر میں  
ہو یعنی پہلی صورت کوی صورت غیر حاصل ہو جائے وجود نفس الامر کا پہلے علم ہے تو وہ تعریف حقيقة عجیب الحقيقة  
ہے جیسے ماہیت انسان کا حیوان ناطق کی صورت حاصل ہونے سے پہلے علم تھا کہ انسان موجود ہے اور عجیب الاسم  
وہ تعریف حقيقة ہے جس میں وجود شیء نفس الامر میں نہ ہو بلکہ ربوہ اصطلاح یعنی پہلی صورت غیر حاصل ذہن  
میں آئی جس کا وجود نفس الامر معلوم نہیں لیکن ربوہ اصطلاح معلوم ہے تو وہ تعریف حقيقة عجیب الاسم ہے تھا  
ماہیات اعتبریہ جیسے کلمہ کی تعریف لفظاً و ضعف لمعنی نفرد سے اپنے کلمہ کی تعریف معلوم تو ہوئی۔ لیکن پہلے سے  
اس کے وجود نفس الامر کا علم نہیں تھا۔

**قولہ قد اشار المحقق۔** اور پریہ گذرا کہ تعریف حقيقة نصوص کا فائدہ دیتی ہے اور تعریف  
لفظی میں اختلاف ہے کہ وہ نصوص کا فائدہ دیتی ہے یا تصدیق کا لیکن محقق طویل نے تصدیق کا قول کیا ہے کیونکہ انہوں  
نے کہا کہ تعریف لفظی لغت کے مناسب ہے اور تعریف حقيقة لغت کے میز کامناسب ہے کیونکہ تعریف لفظی جب لغت کے  
مناسب ہے تو لغت میں الفاظ کے معانی معلوم ہوتے ہیں اور الفاظ کے معانی کا حال معلوم ہونے تک دینے  
کہلاتا ہے جس سے معلوم ہوا کہ تعریف لفظی تصدیق کا فائدہ دیتی ہے۔

**لا یقال تقسیم الحقيقة ای ما ہو عجیب الحقيقة و ای ما ہو عجیب الاسم** تقسیم الی لفظہ والی عجزہ لانا  
تفصیل میں  
لقول اراد المصنف قد سُرَّ بِالْحَقْيَقَى مَا لَفِيدَ مَعْرِفَةً مَا هَيْتَ أَنْ تَكُونَ تَلَاقُ الْمَاضِيَّةُ  
مُوْجُودَةً أَوْ لَا وَبِمَا ہو عجیب الحقيقة مالیفید معرفة الحقيقة موجودۃ و بما ہو عجیب الاسم  
**مالیفید معرفة الحقيقة لا اعتباریہ اصطلاحیہ کا یظہر لاث من وجہ القسط۔**

**ترجمہ:** — نہ کہا جائے کہ تعریف حقيقة کی تقسیم اس امر کی طرف جو عجیب الحقيقة ہے اور اس  
امر کی طرف جو عجیب الحکم ہے تقسیم اسی لفظہ والی عجزہ ہے کیونکہ ہم کہتے ہیں کہ مصنف قد سرہ نے ارادہ فرمایا  
تعریف حقيقة سے اس تعریف کا جو ماہیتی شٹی کی معرفت کا فائدہ دے گا عام ہے وہ ماہیت موجودہ ہو یا موجودہ نہ ہو  
اور ارادہ فرمایا اس تعریف سے جو عجیب الحقيقة ہو اس تعریف کا جو حقیقت موجودہ کی معرفت کا فائدہ دے اور ارادہ  
فرمایا اس تعریف سے جو عجیب الاسم ہو اس تعریف کا جو حقیقت اعتبریہ اصطلاحیہ کی معرفت کا فائدہ دے جیسا

آپ کیلئے دلیل حصر سے فاہر ہوا۔

**تشریح۔ قولہ لا اقبال**۔ تفہیم الحقیقی ترکیب میں بتدا واقع ہے جس کی خصوصیاتیں  
الی لفہ الخہ بخ خلاصہ یہ کہ اس عبارت سے ایک سوال پیدا کر کے اس کا جواب دیا گیا ہے سوال یہ تعریف حقیقی کی تفہیم  
جو ماقبل میں بحسب الحقيقة اور بحسب الاسم کی طرف کیکی ہے۔ درست نہیں کیوں کہ اس سے تقسیم اشیٰ  
الی نفہ و الی غیرہ لازم آتی ہے جو بالدلیل ہے جو نکہ تعریف حقيقة اور بحسب الحقيقة دلوں کا معنی ایک ہے  
پس تقسیم جو تعریف حقيقة سے قسم جو بحسب الحقيقة ہے دلوں ایک درسرے کا عین ہوا حالانکہ مقسم عام ہوتا ہے اور  
قسم اس سے خاص اور عام و خاص میں من وجہہ عنینت ہوتی ہے اور من وجہہ غیرت اور ظاہر ہے بحسب الاسم تعریف  
حقيقة کا غیر ہے۔

**قولہ لان القول**۔ یہ جواب ہے سوال مذکور کا کہ تعریف حقيقة اور بحسب الحقيقة دلوں میں اگرچہ ظاہر  
عنینت معلوم ہوتی ہے میکن حقيقة میں دلوں اللگ اللگ ہیں کیونکہ تعریف حقيقة وہ ہے جو شئی کی معرفت کافا ہو  
دے خواہ دہ شئی نفس الامر میں موجود ہو یا موجود نہ ہو اور بحسب الحقيقة وہ تعریف حقيقة ہے کہ جس سے شئی کی صورت  
ذمہ میں حاصل ہو لیکن اس شئی کا نفس الامر میں موجود ہونا ضروری ہے پس مقسم عام ہو اور قسم خاص اور تعریف حقيقة  
اور بحسب الاسم میں غیرہ ہونا فہرہ کہ تعریف بحسب الاسم ماندہ امر طلاقیہ و اعتباریہ کی معرفت کافا ہو دی  
ہے۔ ماہیت حقيقة کی معرفت کا نہیں۔

**قولہ با تحقیق**۔ اس کا متعلق ماقبل میں ارادہ فعل ہے جس طرح بنا ہو بحسب الحقيقة اور  
بنا ہو بحسب الاسم کا تعلق ارادہ فعل ہے خلاصہ یہ کہ مصنف قد سرہ نے جس طرح تعریف حقيقة سے ارادہ  
فرمایا اس طرح تعریف ما ہو بحسب الحقيقة اور ما ہو بحسب الاسم سے ارادہ فرمایا۔

لشیخ ابن الحاجب ذکری تعریف التعریف اللفظی قولہ بلغنا ظہر مراد فیرد علیہ ان تعریف  
الوجود لفظیۃ مع اینها لا توصف بالترادف لات الترادف من اوصل المفرد و الجواب عنہ انه اذا قصد  
التیز بلغنا مکب لا یقصد به تفصیله بل یعتبرا مجموع من حيث هو مجموع فیو صفت بالترادف  
حکماً ولا یخنی ما فیه من التکلف فظھر بذلك وجہ العدول من ذلك الى ما ذكره قد نس سوہ

تمعرف الدلیل و قال

**ترجمہ:** چہریخ ابن حاجب نے تعریف لفظی کی تعریف میں اپنے قول کو لفظاً ظہر اور ادفایسا

بیان فرمایا لیں اس پر یہ سوال دارد ہوتا ہے کہ وجود کی تعریفات لفظیہ ہیں باد وجود یکہ وہ تعریفات ترادف کے ساتھ مصنف نہیں ہوتیں کیونکہ ترادف اوصاف مفرد سے ہے جواب اس کا یہ کہ جب تمیز کا لفظ مرکب کیسا تھے فقدم کیا جائے جس سے اسکی تفصیل مقصود نہ ہو بلکہ مجموع من حیث ہو معتبر سوتودہ حکما ترادف کیسا تھے موصوف ہو گا اور خخفی نہ ہے وہ جو اس میں تکلف ہے لیں پس اس سے اس ان کی طرف وجہ عذر دل ظاہر ہو گئی جس کو مصنف قدس سرخ نے ذکر فرمایا یا پھر دلیل کی تعریف فرمائی اور رکھا۔

**تشریح — قولہ ثما الشیخ:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مسلمانہ جمال الدین شیخ ابن حاجب نے تعریف لفظی کی یہ تعریف فرمائی کہ تعریف لفظی وہ ہے جو لفظ االہ و رادف کے ساتھ کیجاے تو مائن تعریف مذکور سے کیوں عدد دل فرمایا؟ جواب یہ کہ تعریف مذکور پر اعتراف دار دہوتا ہے اگرچہ اس کے جواب بھی حکم ہے مگر چونکہ اس میں تکلف ہے اسلئے اس تعریف سے عدد دل کر کے مصنف نے دوسرا تعریف بیان فرمائے  
**قولہ، فیرو علیہ:** یہ اعتراف ہے تعریف مذکور پر کہ وہ تمام افراد کو جامن نہیں کیونکہ اس سے وہ تعریف لفظی خارج ہو جاتی ہے جو مرکب ہے کیونکہ شیخ ابن حجاج کی تعریف میں لفظ مرادف ہے اور ترادف مفرد میں ہوتا ہے مرکب میں نہیں کیونکہ ترادف مفرد کی صفت ہے مرکب کی نہیں مثلاً وجود کی تعریف مرکب ہے جس میں ترادف نہیں۔

**قولہ، والجواب عنہ:** یہ جواب ہے اعتراف مذکور کا کہ مفرد کی تعریف جب مرکب سے کی جائے تو اس میں دونیا ڈاہیں ایک اجمال کا اور دوسرا تفصیل کا اجمال سے مراد یہ کہ احسناً جموعہ من حیث المجموع ملحوظ ہوں اور تفصیل سے مراد یہ کہ احسناً علیحدہ طور پر ملحوظ ہوں۔ چنانچہ انسان کی تعریف حیوان ناطق میں مجموع من حیث مجموع کا لحاظ کیا جائے تو وہ مفرد حکمی ظاہر ہے مفرد حقیقی کا مرادف ہوتا ہے۔

**قولہ، ولا خفی ما فیه:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ علامہ شیخ بن حجاج کی تعریف پر جو سوال دار ہے اس کا جب جواب موجود ہے تو مائن نے اس کو ترک کیوں فرمایا؟ جواب یہ کہ جواب مذکور میں چونکہ تکلف لازم آتی ہے اور وہ تعریف میں اجمال و تفصیل کا لحاظ کرنا حالانکہ تعریفات کو تکلف سے بری کرنا ضروری ہے اسلئے مائن نے تعریف مذکور رکھا۔

وَالدَّلِيلُ هُوَ الْمَرْكُبُ مِنْ قَضَيَاتٍ لِلتَّادِيِ الْمُجْمُولِ نَطْرِيٌّ وَهَذَا التَّعْرِيفُ إِذَا مِنَ التَّعْرِيفِ  
المشہور وہ مایل نام من العالم بہ، العلم بنتی آخر فاتحہ، یہ دلیل ظاہر کے الملزم و مات بالنسبۃ

إلى لوازيمها البنية وإن يكن توجيهه باتفاق المراد بالعلم التصديق وأمعنى ما يلزم من التصديق  
بـه التصديق بشيء آخر بطرق الالكتساب كما يستفاد من كلامه من  
**ترجمة:** (ادر دلیل وہ ہے جو دو قصیوں سے مرکب ہوتا کہ کسی محبول نظری تک پہنچا دے،)  
اور یہ تو لفڑا دلیل ہے تعریف مشہور سے اور تعريف مشہور وہ ہے جس کے علم سے دوسری شی کا عالم لازم آئے پس وہ  
اپنے ظاہر پر ملزمات دار دہوتا ہے نسبت کرتے ہوئے اپنے لوازم بعینہ کیلف، اور ممکن ہے اس کی توجیہ بایں طور  
کی جائے کہ علم سے مراد تصدیق ہے اور معنی وہ ہے کہ اس کی تقدیق سے کسی دوسری شی کی تصدیق لازم آتے۔  
التاب کے لذت چھیا کا کلمہ من سے مستفاد ہے۔

**تشریح۔** بيان والدلیل: اد پر مذکور ہوا کہ مطلوب درج کا ہوتا ہے ایک تصوری اور  
دوسرانہ تصدیقی مطلوب تصوری تعریف سے حاصل ہوتا ہے اور مطلوب تصدیقی دلیل سے اسلئے تعریف کے بعد دلیل  
کو پیش کیا گیا کہ دلیل وہ ہے جو دو قصیوں سے مرکب ہو جس سے محبول تصدیقی حاصل ہو جائے۔ متن میں تفہیم صیغہ شنیہ سے  
یہ اشارہ ہے کہ دلیل حقیقت میں دو قصیوں سے مرکب ہوتا ہے چند قصیوں سے نہیں اس وجہ سے کہا گیا ہے کہ تعریف  
جو المركب من العقاید سے کی گئی ہے وہ ایک قیاس کی نہیں بلکہ چند قیاسوں کی ہے۔

**قوله، وہن التعریف**: یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ دلیل کی مشہور تعریف کہ اس کے علم سے  
دوسری شی بعینہ دعوی کا عالم لازم آئے سے ما ان نے عدول کر کے دوسری تعریف کیوں بیان فرمائی؟ جواب یہ کہ  
تعریف مشہور پر اعتراض دار دہوتا ہے اگرچہ اس کا جواب بھی ممکن ہے لیکن چونکہ اس سے تکلف لازم آتا ہے اسلئے  
ما ان نے تعریف مشہور سے عدول کر کے اس کی دوسری تعریف بیان فرمائی اس وجہ سے کہا گیا ہے کہ ما ان کی تعریف  
تعریف مشہور سے عمدہ ہے۔

**قوله، فانہ یہ** :- یہ اعتراض ہے تعریف مشہور پر اور ما ان کی تعریف کے اولی ہونیکی علت  
بھی خلاصہ یہ کہ دلیل کی تعریف مشہور ہیں ملزم کمی داخل ہو جاتا ہے کیونکہ لازم میں معنی الاخن کی صورت میں ملزم  
کے تصور سے بھی لازم کا تصور آ جاتا ہے جس طرح اربعہ کے تصور سے زوجیت کا تصور لازم آتا ہے کاربعہ ملزم  
ہے اور زوجیت اس کا لازم حالانکہ وہ اس میں داخل نہیں۔

**قوله، وان یعنی** :- یہ جواب ہے اعتراض مذکور کا کہ تعریف مشہور میں علم سے مراد تصدیق ہے  
پس معنی تعریف کا یہ ہوا جس کی تصدیق سے دوسری شی کی تصدیق لازم آئے اور ظاہر ہے ملزم چونکہ تصور ہے

اس نے وہ دلیل کی تعریف مشہور میں داخل نہیں۔

**قولہ** بطرق الاستفادۃ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مشہور میں عالم میں مراد تصدیق یعنی کی صورت میں بھی تعریف دخول غیر سے مانع نہیں کیونکہ دوسری تصدیق میں عموم مراد ہے کہ تقدیق عام ہے کہ نظری ہو یا بدری ہی جبکہ دلیل صرف نظری کی ہوتی ہے بدری کی نہیں جواب یہ کہ تعریف دخول غیر سے مانع ہے کیونکہ دوسری تصدیق میں عموم مراد نہیں بلکہ وہ تصدیق ہے جس کا حصول بطور استفادہ و اکتساب ہو اور ظاہر ہے جس کا حصول بطور استفادہ ہو وہ نظری ہی ہوتا ہے بدری نہیں۔ قیسہ اس پُر تعریف مشہور میں لفاظ من کا دخول ہے کہ وہ تبعین کیلئے آیا ہے یعنی کہ بعض تقدیق جو نظری ہے۔

**فَإِنْ حَمِلَ ذَلِكَ التَّحْرِيفُ عَلَى تَعْرِيفِ الدَّلِيلِ الْقَطْعِيِّ الْبَيْنِ الْأَنْتَاجِ مَعْنَى، الْأَسْتِلزمَمِ ظَاهِرٌ وَاتَّارِدِ بِهِ التَّعْقِيمُ كَا هَذَا الظَّاهِرُ حَمْلُ الْأَسْتِلزمَمِ عَلَى الْمُنَاسِبَةِ الْمُسْمَحةُ لِلَاِنْتِقَالِ كَعَلَى امْتِنَاعِ الْأَنْفَكَالِ كَمَا صَرَحَ بِهِ الْمُصْدِفُ قَدْ سُوِّيَ فِي حَاسِيَةِ شِحْنَاحِ الْمُخْفِيِّ**

**ترجمہ** اس اگر اس تعریف کو دلیل قطعی میں الانتاج کی تعریف پر حمل کیا جائے تو استلزمام کا معنی ظاہر ہے اور اگر اس سے تعمیم کا ارادہ کیا جائے جیسا کہ وہ ظاہر ہے تو استلزمام کو اس مناسبت پر حمل کیا جائے جو انتقال کیلئے مسح ہونے کے امتناع الفکاک پر جیسا کہ مصنف قدیم سرہ نے شرح مختصر کے حاشیہ پر اس کی تصریح فرمائی ہے۔

**شرح** **قولہ** فان حمل : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مشہور میں ملزم ثلاثی تشریح۔ **قولہ** فان حمل اول پر صادق آئی گا وہ بین الانتاج ہے باقی دوسرے اشکال پر نہیں کہ ان میں ایک تهدیق مجرد مذکور ہے جبکہ دوسرے نسخہ میں استلزمام ثلاثی مزیدہ مذکور ہے اور استلزمام کہتے ہیں لازم کا الفکاک ملزوم میں منتشر ہونے کو تو خلاصہ تعریف کا یہ سوا کہ دلیل دو ہے جسیں ایک شے کی تقدیق کا الفکاک دوسری شے کی تقدیق سے منتشر ہو اس صورت میں دلیل صرف شکل اول پر صادق آئی گا وہ بین الانتاج ہے باقی دوسرے اشکال پر نہیں کہ ان میں ایک تهدیق کا الفکاک دوسری تصدیق سے محتقن ہے بلکہ جائز ہے جبکہ دلیل تمام اشکال کو شامل ہوتی ہے جواب یہ کہ دلیل سے مراد دلیل قطعی ہے یا عام ہے دلیل قطعی اور دلیل ظنی کو اگر مراد دلیل قطعی ہے تو ظاہر ہے وہ صرف شکل اول کو شامل ہو گی کہ وہ قطعی ہوتی ہے دوسرے اشکال کو نہیں۔ اسمیں کوئی مخالفت نہیں کمراد دلیل قطعی ہے اور اگر مراد عام ہے تو جویں درست ہے لیکن اس صورت میں استلزمام کا معنی الفکاک کا محتقن ہونا نہیں بلکہ دو تقدیقوں میں ایسی مناسبت ہے جو مسح لاماً نتقال ہو یعنی ایک تقدیق سے دوسری تقدیق کی طرف انتقال صبح ہو خواہ بالواسطہ سوہی بلا واسطہ اور شکل اول میں ظاہر ہے انتقال بلا واسطہ ہے اور دوسرے اشکال میں بالواسطہ اور کامراج المصنف الخمس

ای جواب کی تائید ہے کہ ماتن نے شرح مختصر کے حاشیہ پر اس کی تحریک فرمادی ہے۔

**قولہ۔** شرح المحتفو۔ مختصر نامی ایک کتاب ہے جس کو علامہ ابن حاجب نے لکھا ہے اور اس کی تحریر قاضی عفند الدین نے تحریر کی ہے اور حاشیہ بھی اور اس پر حاشیہ میر سید شرف جبر جانی نے لکھا ہے اور اس حاشیہ پر علامہ لفتاز ایقانی نے حاشیہ لکھا ہے جس کو حاشیہ الحاشیہ کہا جاتا ہے اور قاضی ہوفٹ کے اور اس حاشیہ کو حاشیہ شرح مختصر کہا جاتا ہے اور یہاں حاشیہ سے مراد میر سید شرف کا حاشیہ ہے۔

وَلَا يُرِدُ شَيْءًا مِّنْ ذَلِكَ عَلَىٰ هَذَا التَّصْرِيفِ حَتَّىٰ يَخْتَاجَ فِي الْجَوابِ إِلَى التَّكْلِيفِ تَحْنِيْلَهُ  
لَا يَتَنَاهُ الدَّيْلُ الْفَاسِدُ حَيْثُ لَا يَكُونُ مُوْدَّاً إِلَى الْمَطْلُوبِ وَإِنْ قَدْ يَتَرَكَ الدَّيْلُ مِنْ  
الثَّرْمَنْ قَضِيَّسِنْ وَلَا يَتَنَاهُ الْعَرْقَيْفُ وَجَوابُ الْأَوَّلِ إِنَّ الْلَّازِمَ فِي النَّادِي لِلْعَرْضِ أَيْ بَلْ يَكُونُ  
تَرْكِيْبَهُ لِغَرْضِ النَّادِي أَعْمَمُ مِنْ يَكُونُ ذَلِكَ الْعَرْضُ بَعْدَ التَّرْكِيْبِ حَاصِلًا أَوْ لَا وَجَوابُ الثَّانِي  
إِنَّ الدَّيْلَ الْمَرْكَبَ مِنَ الْأَثْرِ مِنْ قَضِيَّسِنْ فِي الْحَقِيقَةِ دَلِيلَنْ أَوْ اَدَلَّةَ إِذَا الْحَقِيقَ إِنَّ الدَّيْلَ  
لَا يَتَرَكَ الْأَمْنَ قَضِيَّسِنْ حَسْبُ وَتَوْلَهُ مِنْ قَضِيَّسِنْ اَوْ لِيْلَةَ مِنْ قَوْلَهُ الْبَعْضِ مِنْ مَقْدِسِتِ

**إِذْ الْمَعْدَمَةُ فِي الْمَشْهُورِ مَفْسُرَهُ بِمَا حَبَلَ جَزْءَ الدَّيْلِ فِي وِلَمِ الدَّوْرُ**

**تکمیل:** اور ماتن کی تعریف پر کوئی ایجاد وارد نہ ہو گا حتیٰ کہ جواب میں تکلف کا محتوا ہو لیکن یہ امر باقی ہے کہ وہ تعریف دلیل غاسد کو شد مل نہ ہو گی کیونکہ وہ مطلوب کی جانب مودی نہیں ہوتی اور یہ امر بھی باقی ہے کہ دلیل دو قضیتوں سے زائد سے مرکب ہوتی ہے حالانکہ تعریف اس کو شامل نہیں ہوتی اور جواب ایجاد اول کا یہ کہ تادی میں لام عرض کیلئے آیا ہے یعنی وہ جس کی ترکیب عرض تادی کیلئے ہو گائے اس بات سے کہ وہ عرض ترکیب کے بعد حاصل ہو یا حاصل نہ ہو۔ جواب ایجاد دوم کا یہ کہ وہ دلیل خود دو قضیتوں سے زائد سے مرکب ہوتی ہے حقیقت میں وہ دو دلیلیں ہیں یا چند دلیلیں کیونکہ حقیقت یہ ہے کہ دلیل صرف دو قضیتوں سے مرکب ہوتی ہے اور ماتن کا قول جو قضیتوں ہے اولیٰ ہے بعض کے قول میں مقلدیں سے کیونکہ مقدمة مشہور میں مفسر ہے ما حبَل جَزْءَ الدَّيْلِ كَمَا سَاحَ لِسِنْ دَوْرَ كَ دِيمَ سُوْغَ كَ۔

**لَشْرِم:** **قولہ۔** ولا يُرِدُ شَيْئًا۔ ما قَبْلَ مِنْ مَا تَنَ کَيْ تَعْرِيفَ لَوْجَوا اوْلَيْ اَكْهَا گَيْيَا ہے۔ اس عبارت سے اس کی وجہ بیان کی جاتی ہے کہ ماتن کی تعریف پر چونکہ اعتراض مذکور وارد نہیں ہوتا اسلئے وہ تعریف اولیٰ ہے تعریف مشہور سے پس اسیں جواب کے تکلف کی فرورت پیش نہیں آئیگی البتہ

ماں کی تعریف پر دوسرے دو اعترافن دار دہوتے ہیں جن میں سے ایک کا بیان اذ لاستناول الحجتے اور دوسرے کا اذن قدیر کرب الحجت سے اگے مذکور ہے۔

**قولہ**، اذ لاستناول : ماں کی تعریف پر پہلا اعترافن ہے کہ ان کی تعریف دلیل فاسد پر صادق نہیں ہوتی حالانکہ دلیل فاسد بھی دلیل ہے چونکہ ماں نے کہا کہ دلیل دو قصیوں سے مرکب ہوا اور مودی ہو چکا نظری تک اور ظاہر ہے دلیل فاسد مودی الی المطلوب نہیں ہوتی۔ دوسرا اعترافن یہ کہ دلیل صرف دو قصیوں سے ہی مرکب نہیں بلکہ دو سے زائد قصیوں سے مرکب ہوتی ہے۔

**قولہ**، جواب الاول : یہ جواب ہے اف دلشنر مرتب کے طور پر۔ جواب پہلا اعترافن کا یہ کہ ماں کی تعریف للنادی میں لام چونکہ تتمیل کیلئے نہیں بلکہ غرض کیلئے آیا ہے اسے معنی اس کا یہ ہو گا کہ قصیوں کی ترکیب کی غرض یہ ہے کہ وہ مودی الی المطلوب ہو۔ پس کام کی جو غرض ہوتی ہے مزدروی نہیں کہ کام سے وہ غرض حاصل ہجی ہو تو دلیل فاسد کی غرض یہ ہوتی کہ وہ مودی الی المطلوب ہو سیکن کسی منادی کی وجہ سے وہ غرض حاصل نہیں ہوتی پس تعریف دلیل فاسد کو ہجی شامل ہو گی۔

**قولہ**، جواب الثانی : یہ جواب ہے دوسرے اعترافن کا ذکر حقیقتیں کا قول یہ ہے کہ ایک دلیل ورق دو قصیوں سے ہی مرکب ہوتی ہے اور جو دلیل بظاہر دو قصیوں سے زائد ہے کہ ہوتی ہے تو وہ ایک دلیل نہیں بلکہ وہ دو یا چند دلیلیں ہوتی ہیں۔

**قولہ**، من قصیتین اولیٰ : یہ جواب ہے اس سوال کا ذکر بعض مصنفوں نے دلیل کی تعریف ہی لفظ مقدمتین کو بیان کیا ہے۔ ماں نے اس سے عدوں کر کے لفظ قصیتین کو کیوں بیان کیا؟ جواب یہ کہ لفظ مقدمتین سے لفظ قصیتین اولیٰ ہے چونکہ مقدمتین سے دور کا امکان ہے قصیتیں سے نہیں کیونکہ مقدمتین ثانیہ ہے مقدمہ کا پس اگر وہ دلیل کی تعریف میں مذکور ہو تو دلیل مقدمہ پر موقوف ہو گی اور مقدمہ حسز رد دلیل کو کہا جاتا ہے پس مقدمہ دلیل پر موقوف ہوا تو مقدمہ اپنے آپ پر موقوف ہوا اسی کو لوقف اشٹیٰ علی لفہ کہا جاتا ہے۔ اور یہی دور سے حالاں کو وہ محل ہے اسکے مقدمتین کو بیان نہ کر کے قصیتین کو بیان کرنا اولیٰ ہے۔

**قولہ**، فیوہم الدوار : یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ تعریف میں مقدمتین کو بیان کرنے سے سے در لازم آتا ہے نہ کہ اس کا دو ہم کیونکہ مقدمتین دلیل پر موقوف ہے۔ یہ در ہے اس کا دو ہم نہیں جواب یہ کہ مقدمہ سے چونکہ قصیدہ اولیہ مراد لیا جا سکتا ہے یا مقدمہ سے مطلق مقدمہ جامن سے عام مراد لیا جا سکتا ہے پس اس سے

دور لازم ہنیں آئے گا۔ البتہ اس کے دلیل کا امکان ہے۔

وَثُمَّ أَعْلَمَ إِنْ هَذَا التَّحْرِيفُ عَلَى رَأْيِ الْحَكَمَاءِ وَامْمًا عَلَى رَأْيِ الْأَصْوَلِيِّينَ فَهُوَ مَا يَمْكُنُ التَّوْصِيلُ بِصَحِيحٍ  
الظَّفَرِيِّ الْأَوَالِمِ إِلَى مَطْلُوبِ خَبْرِيِّ كَالْعَالَمِ مِثْلًا فَانْتَهَى مِنْ تَابُلِ فِي احْوَالِهِ بِصَحِيحِ الْأَنْظَرِيِّ بِالْأَوَالِمِ  
يَقُولُ إِنَّهُ مُتَخَيِّلٌ وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حَادِثٌ وَصَلَ إِلَى مَطْلُوبِ خَبْرِيِّ وَهُوَ قَوْنَاتُ الْعَالَمِ حَادِثٌ  
فَمِنْدَ الْأَصْوَلِيِّينَ الْعَالَمُ دَلِيلٌ وَعِنْدَ الْحَكَمَاءِ مُجَمُوعُ الْعَالَمِ مُتَغَيِّرٌ وَكُلُّ مُتَغَيِّرٍ حَادِثٌ  
تَرْجِمَة — پھر آپ جانش کی یہ تعریف حکمار کے ذہب پر ہے لیکن اصولیوں کے مذہب پر دلیل وہ ہے  
جس کے احوال میں صحیح نظر سے مطلوب خبری کی طرف توصل نکن ہو جیسے عالم میثلاً کہ جس نے اس کے احوال میں صحیح  
نظر سے باسی طور تابیل کیا کہ وہ متغیر ہے اور ہر متغیر حادث ہے تو وہ مطلوب خبری کی طرف پہنچ جائے گا اور وہ ہمارا  
قول العالیم حادث ہے پس اصولیوں کے نزدیک دلیل العالیم ہے اور حکمار کے نزدیک العالیم متغیر و کل متغیر حادث  
کا جمیع ہے۔

تشریح — قولہ ثم اعلم دلیل کی تعریف میں دو مذہب ہیں ایک حکمار کا او  
دوسرا اصولیوں کا ماننے جو تعریف سیان کی ہے وہ حکمار کا مذہب ہے کیونکہ اصولیوں کے نزدیک دلیل وہ ہے جس  
کے احوال میں نظر صحیح کرنے سے مطلوب خبری تک پہنچنا ممکن ہو۔ دونوں مذہب دلیل میں صفری و کبیری دونوں  
ہی کو بیان کرتے ہیں لیکن حکمار دلیل صفری و کبیری کے مجموعہ کو کہتے ہیں اور اصولیوں صرف صفر کو چنانچہ العالیم متغیر و  
کل متغیر حادث کا مجموعہ حکمار کے نزدیک دلیل ہے اور اصولیوں کے نزدیک صرف العالیم دلیل ہے اور حادث  
و متغیر دونوں احوال میں العالیم کے۔

وَإِنْ ذُكْرِ ذَلِكَ الْمُرْكَبُ مِنْ قَضَيَّتِنِ الْأَنْتَارِ الْخَفَاءُ الْمَبْدُوُّ بِحِلِّ الْغَيْرِ الْأَوَّلِيِّ يُسْمَى  
قَضَيَّهَا وَقَدْ يُقَالُ مَلْزُومُ الْعِلْمِ إِلَى مَا يَلْزَمُ مِنْ الْمَقْدِرِ لِيَقِنُ بِهِ الْمَقْدِرِ لِيَقِنُ

بِغَيْرِهِ دَلِيلٌ وَمَلْزُومُ الْفَطْنِ اِمْارَةٌ

تَرْجِمَة — (اور اگر اس کو) مركب باتفاقین (بدینی) غیر اولی (کے خلاف کے ازالہ کیلئے بیان کیا جائے تو اس کو  
تبذیسہ کہا جائے گا اور کبھی ملزم علم کو) یعنی اس امر کو جس کی تقدیمی سے غیر کی تقدیمی لازم آئے (دلیل  
کہا جاتا ہے اور ملزم علم کو امارات)۔

تشریح — بیان و ان ذکر : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مذکور کہ جو مركب ہے

قضیتیں سے اور مودی ہو جھوٹ کی طرف سے معلوم ہوا کہ دلیل صرف نظری کیلئے ہوتی ہے جبکہ بدیہی کیلئے بھی قضیتیں مذکور ہوتے ہیں تو لازم آیا کہ بدیہی کیلئے بھی دلیل ہو حالانکہ دلیل صرف نظری کیلئے ہوتی ہے جواب یہ کہ بدیہی کیلئے جو قضیتیں مذکور ہوتے ہیں وہ ازالہ خفا کے لئے اور نظری کے لئے جو قضیتیں مذکور ہوتے ہیں وہ جھوٹ کی طرف مودی کیلئے بتقدیر اول تنبیہ کہلاتی ہے اور بتقدیر دوم دلیل اپس دلیل صرف نظری کی ہوتی بدیہی کی ہیں۔

**قوله، الْمَرْكُبُ مِنْ قَضِيَّتَيْنِ** متن میں چونکہ ذلك اسم اشارہ مذکور ہے اس لئے یہاں اس کے مشارع کو بیان کیا جاتا ہے کہ وہ مرکب من قضیتیں ہے جیسا کہ سیاق کلام اس پر دال ہے کیونکہ اسم اشارہ افراد و تثنیہ میں مشارع کے مقابلہ ہوتا ہے اور ذلك اسم اشارہ چونکہ مفرد ہے اسلئے اس کا مشارع کیلئے لفاظ مرکب مفرد ہے قضیتیں نہیں کروہ تینہ ہے اس کا ذکر یہاں بیان حصلہ کیلئے ہے۔

**قوله، الْغَيْرُ الْأَوَّلُ** : یعنی بدیہی کجھی اولی ہوتی ہے اور کچھی عزادی اور حبس بدیہی میں خفا کا ازالہ ہوتا ہے وہ بدیہی عزادی ہے اس کی طرف اشارہ متن میں البدیہی میں الف لام عبد خارجی کلے ہے۔

**بِيَّانٍ وَقَدْ يَقَالُ** : ملزوم سے مراد وہ قیاس ہے جو مرکب ہے دو قضیوں یعنی صغری و کبری سے اور سلم سے مراد اس کا نتیجہ ہے جس کو تصدیق کجھی کہا جاتا ہے اور تصدیق کجھی یقینی ہوتی ہے اور کچھی ظنی اور یہاں مراد تصدیق یقینی ہے خلاصہ یہ کہ علم یعنی تصدیق یقینی کے ملزوم یعنی اس قیاس کو جو مرکب ہو دو قضیوں سے دلیل کہا جاتا ہے لیکن تصدیق ظنی کے ملزوم کو امارت کہا جاتا ہے جو نکہ ظنی کا ملزوم کچھی ظنی ہوتا ہے اسلئے کہ ظن سے ظن ہی ثابت ہوتا ہے۔ امارت میں استقرار و تمشیل داخل ہیں لیکن دلیل صرف برهانی ہوتی ہے وجہ تسمیہ دلیل کی فلائر ہے لیکن امارت کی اسلئے کہ امارت یعنی علامت ہے اور وہ چونکہ مدلول پر علامت ہوتی ہے اسلئے اسکو امارت کہا جاتا ہے۔

لَهُ وَيَنْبُغِي أَنْ يُلَاحِظَاتِ الْمَرَادُ بِكَلَامِ سَلَازَمِ هِيَ الْمَنَاسِبَةُ الْمُصْحَّةُ لِلانتِقَالِ كَمَا ذُكِرَ فِي الْمَلَكَدِ  
يُوَدُّ عَلَيْهِ عَدُمُ صِدْقَتِهِ عَلَى الْإِقِيَّةِ الْغَيْرِ الْبَيِّنِ الْأَنْتَاجِ كَمَا شَكَلَ الرَّابِعُ مُشَلَّاً وَ تِرْكَ  
الْمُصْنَفُ قُدْسِ سِيَّرَةُ لِفَظِ الشَّيْءِ الْمَذْكُورِ فِي كَلَامِ الْمُمْقَدِ فِيهِ مِنْ قَوْلِهِمْ مَا يَلْزَمُهُنَّ الْعِلْمُ  
بِهِ الْعِلْمُ لِبَشَّرٍ آخَرَ مُشَلَّاً يَرِدُّ إِنَّمَّا لَوْلَى قَدْ يَكُونُ عَدَمُهُ مُمْكِنُ بِطَلاقِ عَلَيْهِ لِفَظُ  
الشَّيْءِ فَيَحْتَاجُ إِلَى أَنْ يَجَابَ بِإِنَّ الْمَرَادَ بِالشَّيْءِ مَا يُمْكِنُ أَنْ يَعْلَمَ وَ مُخْدِرٌ عَنْهُ

**ترجمہ:** — اور یہ لحاظ کرنا مناسب ہے کہ استذام سے مراد وہ مناسبت ہے جو صحیح ہو انتقال کیلئے جیسا کہ ہم نے بیان کیا تاکہ اس پر غیرین الاستاج قیاسوں پر اس کا عدم صدقہ وارد نہ ہو جیسے شکل رابع مشاً اور مصنف قدس سرہ نے لفظ شی کو حجور ہر دیا جو متقدین میں کے کلام یعنی ان کے قول مایلیم من العلم بالعلم بیشتر آفروزی مذکور ہے تاکہ یہ دار دنہ ہو کر مدلول کبھی عذر می ہوتا ہے تو اس پر لفظ شی کا اطلاق کیسے کیا جائے گا؟ پس وہ اس امر کا محتاج ہو گا کہ جواب دیا جائے باس طور کہ شی سے مراد ما یکن ان بیان و تجزیہ ہے۔

**تشریح:** — قولہ وینبغی: — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ متن کی مذکورہ عبارت سے یہ تعلوم ہوا کہ دلیل ملزم ہوتا ہے اور تصدیق اس کا لازم اور لازم ملزم و کم کیلئے فوری ہوتا ہے جو نکہ ملزم سے لازم کا تخلف حال ہے پس دلیل کی تعریف جامنہ ہوئی کہ وہ قیاسی غیرین الاستاج مستلاً سکل ثانی دثالث ورابع پر صادق نہیں آتی کیونکہ ان میں ملزم یعنی صغیری و کبری سے لازم یعنی بفتحہ کا تخلف جائز ہوتا ہے اس وجہ سے صحیح نتیجہ دریافت کرنے کیلئے اُن کو شکل اول کی طرف رجوع کیا جاتا ہے کہ شکل اول میں لازم کا تخلف ملزم سے محال ہوتا ہے۔ جواب یہ کہ لازم و ملزم یا استذام سے مراد جیسا کہ اپنے گزرا عدم انفكاں نہیں بلکہ وہ مناسبت ہے جو صحیح ہو انتقال کیلئے یعنی دو تصدیقوں میں ایسی مناسبت ہے کہ ایک تصدیق سے دوسری تصدیق کی طرف انتقال صحیح ہو خواہ وہ انتقال بلا واسطہ ہو رہا بالواسطہ۔ بلا واسطہ جیسے شکل اول میں۔ بالواسطہ جیسے دوسرے اشکال میں پس تعریف دلیل کی جامنہ ہے۔

**قولہ ترک المصنف:** — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ دلیل کی تعریف مذکورہ جس کو متقدین نے بیان کیا ہے وہ ہے مایلیم من العلم بالعلم بشی آخر۔ اسمیں شی مذکور ہے ما ان نے اس کو اپنی تعریف میں کیوں حجور ہر دیا۔ جواب یہ کہ دلیل کا مدلول جو نکہ کبھی عذر می ہوتا ہے اور عذری پر شی کا اطلاق نہیں ہو تو اسیونکہ شی کلکیں کے نزدیک مابہ الموجوہ یہ کو کہا جاتا ہے جبکہ تعریف کا مقصد دعام ہے اس وجہ سے شی کو حجور ہر دیا۔

**قولہ فتحاً الی اک سچاب:** — یہ جتنا ہے شرعاً مخدوف کی عبارت اصل میں یہ ہے اذا اور دلخدا الشی فتحاً الی اک سچاب اخیم یعنی متن میں اگر شی کو بیان کیا جائے تو سوال مذکور پیدا ہو گا اور جواب دینے کی فرتو پیش آسیگی۔ یہ اصل میں جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مشہور میں شی کیوں مذکور ہے؟ جبکہ اس سے نقص لازم آتا ہے۔ جواب یہ کہ تعریف میں شی سے یہاں اس کا حقیقی معنی سابہ الموجوہ یہ مراد نہیں بلکہ مجازی معنی مایلکن ان بیان و تجزیہ ہے یعنی وہ ہے جس کا جاننا اور جس سے خبر دینا جکن ہو وہ ام عذری کو بھا شامل ہے۔

شہ لامات الدلیل کا بد نہیں اتنا دی ای العلیم من المقرب ذکر تعریف المقرب بعد تعریف  
بعض المقرب فحال المقرب سوق الدلیل علی وجہ مستلزم المطلوب فان  
كان الدلیل يقیناً مستلزم الیقین به وان كان ظنیاً مستلزم الظن به والمراد  
بالمسلم ماعرفت

**ترجمہ** — پھر جب دلیل کیلئے تادی ای العلیم میں تقریب کا جانتا فردی ہے تو ماں نے اس  
تقریب کی وجہ سے دلیل کی تعریف کے بعد تقریب کی تعریف کو بیان فرمایا تو کہا (تقریب دلیل کو اس طرح چلانا  
ہے کہ مطلوب کو مستلزم ہو جائے) اس اگر دلیل یقینی ہو تو وہ یقین کو مستلزم ہو گا اور اگر وہ ظنی ہو تو وہ ظن کو مستلزم  
ہو گا اور استلزم سے مراد وہ ہے جو آپ نے پہچانا۔

**تشریح** — قولہ ثم لا تکن : یہ آنیوالی عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط کا بیان ہے اور  
ساتھ ہی اس سوال کا جواب بھی کہ دلیل کی تعریف کے بعد تقریب کی تعریف کو کیوں بیان کیا، جواب یہ کہ اس مناسبت  
کی وجہ سے کہ دلیل کہتے ہیں اس کو وجود و قیصہ میں متمکب ہوا درجہ محبول تک ہو چکے اور درجہ محبول مطلوب نظری شہادت  
مطلوب نظری تک ہو چکا ہی تقریب کہلاتا ہے اس وجہ سے دلیل کے بعد تقریب کو بیان کیا گیا۔  
میانہ المقرب : تقریب کہتے ہیں دلیل کو اس طرح چلانا کہ مطلوب کو مستلزم ہو اور دلیل اگر یقینی  
ہو تو مطلوب بھی اکثر یقینی ہوتا ہے جنابِ العالم متغیر و کل متغیر حادث دلیل یقینی ہے اور فالعالم حادث مطلوب یقینی ہے.  
اور اگر دلیل ظنی ہو تو مطلوب بھی ظنی ہو گا جنابِ مذکور احاطہ نیتیش منہ التراب و کل مانیتہ منہ التراب فهو سیفہم دلیل ظنی  
ہے فہذا الحاطہ سیفہم مطلوب ظنی ہے اور دلیل یقینی سے کبھی مطلوب ظنی بھی حاصل ہوتا ہے۔

**قوله والمراد بالاستلزم** : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ دلیل جب مطلوب کو مستلزم ہو تو لازم کا  
جدا ہونا ملزم سمجھا اور وہ صرف شکل اول میں جاری ہو گا دوسرے اسکال میں نہیں کہ ان میں لازم کا  
جدا ہونا ملزم سے جائز ہے جواب اس کا بارہا گذر چکا۔ استلزم سے مراد اس کا حقيقة معنی انتہائی انگلیکان نہیں  
بلکہ مناسبت ہے جو صحیح ہو اس قابل کیلئے۔

التحليل تبیین علیه الشی و المراد بالعلة التامة بعزمیۃ التبیین باعتبارات المقصود  
الاصلی من التبیین العلم بـ المطلوب وذا الحصل لغير العلة التامة فقط ما  
قیل انه لا يصح ههنا ارادۃ العلة التامة ولا ارادۃ العلة التافقية ولا ارادۃ اعم منهما

اما الاولان فلأن العاشر لا يدل على خاص معين واما الثالث فلأن العلة بالمعنى  
الاعم لا توجب العلم بالمحال والمقصود ذلك

**ترجمہ** — (تقلیل شئی کی علت کو بیان کرنا ہے۔ اور علت سے مراد بقیر نہیں تبیین علت تامہ ہے اس انتبار سے کو مقصود علم بالمطلوب ہے اور وہ علت تامہ کے بغیر حاصل نہیں ہوتا تو وہ اعتراض ساقط ہو گیا جو یہ کہا گیا کہ یہاں علت تامہ مراد لینا درست نہیں اور نہ علت ناقصہ مراد لینا اور نہ ان دونوں سے اعم مراد لینا لیکن اول دونوں کی لئے کہ عام خاص معین پر دلالت نہیں کرتا اور لیکن سوم اسلئے کہ علت معنی عام محسول کے علم کو واجب نہیں کرتی حالانکہ مقصود محسول کا علم ہے۔

**تشریح:** — بيان التقليل: یعنی تقلیل کہتے ہیں شئی کی علت بیان کرنے کو چنانچہ جب العالم حادث کہا جائے تو اس کی علت یہ بیان کی جائیگی کہ العالم متغیر و کل متغیر حادث یعنی عالم حادث ہے اس کا کہیں تغیر ہوتے رہتا ہے اور ہر وہ شیجیسی تغیر ہو وہ حادث ہوتا ہے۔

**قوله المراد بالعلة**۔ یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ اتنی میں علة اشئی سے مراد اگر علت تامہ ہو  
یا علت ناقصہ یا علت مطلق! تینوں باللی ہیں۔ اول دونوں اسلئے کہ علة اشئی عام ہے اور عام سے خاص مراد لیا نہیں جا سکتا اب کیونکہ عام کی دلالت خاص پر نہ دلالت مطابقی ہوتی ہے اور نہ دلالت تضمنی اور نہ التزامی لیکن دلالت مطابقی اسلئے نہیں کہ مثلاً انسان، حیوان کا مصنوع لانہیں اور تضمنی اور التزامی اسلئے نہیں کہ انسان جو ہے کا حبڑہ نہیں اور نہ لازم ہے۔ جواب یہ کہ علت سے مراد علت تامہ ہے اور علت تامہ خاص ہے اور علت عام اور عام سے خاص مراد لینا اس وقت حمنوع ہے جبکہ اس پر کوئی قرینہ نہ ہو اور یہاں قرینہ موجود ہے اور وہ تبیین ہے کیونکہ تبیین کا حصل مقصود علم بالمطلوب ہے اور علت بالمطلوب علت تامہ سے حاصل ہوتا ہے کیونکہ تبیین لفظ میں بیان کرنے کو کہا جاتا ہے اور بیان کرنا اس وقت ہو گا جبکہ یہ علم ہو اور علم علت تامہ سے حاصل ہوتا ہے۔

وَمَا أَحَبَّ بِعِضُّهُمْ مِنَ الْمَرَادِ الْأَوَّلِ بِقَرْنَيْةِ إِنَّ الْعِلْمَ لَا يَحْصَلُ إِلَّا بِهِ لَا يَخْلُو عَنْ شَيْءٍ  
لَا تَمْرُدْ كُوْنَهُ كُنْ دَلْ لَيْخَسِنْ كُونْ قَرْنَيْهُ وَقَدْ يَحْبَبُ بَاتِ الْمَطْلُقَ يَنْصُرْهُ إِلَى الْكَامِلِ  
وَالْكَامِلُ فِي الْعَلَيْهِ هِيَ التَّامَهُ ثُمَّ الْلَّامُ وَفِي قَوْلِهِ الشَّيْءُ لِلْعَهْدِ وَالْمَعْهُودُ الشَّيْءُ الَّذِي هُوَ الْوَدُ  
كَانَ الْعَلَهُ اِنْمَا تَبَيَّنَ كَشَابَاتِهَا۔

**ترجمہ:** اور وہ جو جواب دیا گیا ہے کہ مرا داول ہے اسی قرینہ سے کہ علم حاصل نہیں ہوتا مگر اس اول یعنی علت تامہ سے وہ نقش سے خالی نہیں کیونکہ اس کا مخفف اس طرح ہوتا اس کے قرینہ ہونے کو سمجھی نہیں کرتا اور کچھ جواب دیا جاتا ہے باس طور کے مطلق فرد کامل کی طرف رجوع کیا جاتا ہے اور علت ہونے میں فرد کامل علت تامہ ہے پھر ماں کے قول اسٹئی میں الف لام عہد خارجی کا ہے اور معہود شئی ہے اور وہ دعویٰ چہ کیونکہ علت اشات دعویٰ کو دافع کرتی ہے۔

**ہسترش، قولہ وما احباب:** ما احباب ترکیب میں سبہ اداقت ہے جس کی خواہ بخوبی شاید  
ہے خلاصہ یہ کہ یعنی لوگوں نے جو سوال مذکور کا جواب دیا تھا کہ علت سے مراد علت تامہ ہے اور اس پر قرینہ یہ کہ علم مطلوب حاصل ہوتا ہے علت تامہ سے اُس کا یہ رو ہے کہ حصوں علم مطلوب کو قرینہ قرار دینا درست نہیں کیونکہ ممکن ہے معمود حصوں علم مطلوب نہ ہو بلکہ کوئی دوسرا چیز ہو لیکن تبیین کا اصل مقصد علم مطلوب ہے اور وہ قرینہ لفظی ہے اور ظاہر ہے وہ علت تامہ سے ہی حاصل ہوتا ہے۔

**قولہ وقد يحاب:** یہ دوسرا جواب ہے سوال مذکور کا غلط سے مراد علت تامہ ہے جس کیلئے کوئی قرینہ کی فورت نہیں کیونکہ مطلق جب بھی بولا جاتا ہے اس سے فرد کامل مراد لیا جاتا ہے چنانچہ کہا جاتا ہے مطلق اما الکلین اطلاق علی الفرد کامل اور ظاہر ہے علت کافر دکمال علت تامہ ہے اور علت ناقہ اس کا فرد ناقہ ہے۔  
**قولہ ثم اللام:** یعنی متن میں اشیٰ پر الف لام عہد خارجی کا ہے جس کا معہود دعویٰ ہے پس معنی متن کا یہ ہوا کہ تعديل وہ ہے جو دعویٰ کی علت کو بیان کرے اور ان العلة الخ سے دلیل ہے اس بات کی کہشی پر الف لام عہد خارجی کا ہے۔

وَالعْلَةُ أَعْمَمُ مِنْ إِنْ تَكُونَ قَرِيبَةً أَوْ بَيْدَةً مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ الشَّئْيُ فِي مَا هِيَتِهِ بَأْنَ كَمْ يَصُورُ ذَلِكَ الشَّئْيَ بِدْ وَنَهْ كَالْعَقَامِ وَالرَّكْوَنِ وَالْمَجْوَدِ وَالْعَدْقِ الْأَخِيرِ لِلصَّلَوةِ وَلِسَمِّيِّ رَكْنًا أَوْ فِي وَجْهِهِ بَأْنَ كَانَ مَوْثِرًا فِيهِ أَوْ مُوْثِرَةً وَلَا يَوْجِدُ بِدْ وَنَهْ كَالْمَصْلُى لِهَا وَلِسَمِّيِّ عَلَةً فَلَعْلَيْهِ وَجْهِيَّهُ اَنَّ اَيْ مُجَمُوعًّا مَا ذُكْرَنَا لَمْ يَحْتَاجْ إِلَيْهِ فِي وَجْهِهِ أَوْ مَا هِيَتِهِ لِسَمِّيِّ عَلَةً قَامَةً بِقِيَّهُ هَهُنَا كَلَمٌ وَهَوَانَهُ إِنْ كَانَ الْمَرَادُ بِمَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي وَجْهِهِ مَا يَكُونُ مَوْثِرًا فِيهِ مَا ذُكْرَنَا فَإِنَّ تَعْرِيفَ الْعَلَةِ الْمَطْلُقَةِ وَلَا يَصُدِّقُ عَلَى الشَّرْطِ كَالْوَضْوَءِ لِلصَّلَوةِ لَكِنْ كَمْ يَصُدِّقُ تَعْرِيفُ الْعَلَةِ إِلَيْهِ عَلَى مُجَمَوعِ الْعَلَلِ وَالشَّرْوَطِ  
**اَلَا ان يَدْعِي كُونَ الشَّرْوَطِ خَارِجَةً عَنِ الْعَلَةِ التَّامَةِ**

**ترجمہ:** (اور علت) عام ہے کہ قریبہ ہو یا بیعدہ (وہ ہے جس کی طرف شئی مخلج ہوا ہے)

ماہیت میں ہبای طور کروہ شئی اس کے بغیر متصور نہ ہو جیسے ناز کیلئے قیام اور رکوع اور سجود اور قعدہ اخیرہ اس کا  
نام رکھا جاتا ہے (یا اپنے وجود میں ہبای طور کروہ اسیں یا اسے موثر ہو شروع اور اس کے بغیر نہ پایا جائے جیسے  
نازی نہ کیلئے اس کا نام علت فاعلیہ رکھا جاتا ہے (اور اس کا مجموعہ یعنی اس کا مجموعہ جس کو ہم نے بیان کیا کہ  
جس کی طرف شئی اپنے وجود یا ماہیت میں محتاج ہے (عملت تامہ نام رکھا جاتا ہے) کلام بیان باقی ہے اور وہ یہ کہ  
ما بحاج الیہ فی وجود سے مراد یہ ہو کر وہ اس میں موثر ہو جیا کہ ہم نے بیان کیا تو عملت مطلقاً کی تعریف صبح ہو جائیگی  
اور وہ شرعاً پر صادق نہ آئیگی جیسے وضو نہ کیلئے لیکن عملت تامہ کی تعریف عمل اور شرعاً کے مجموعہ پر صادق

نہ آئیگی مگر یہ کہ دعویٰ کیا جائے شرعاً کا عملت تامہ سے خارج ہونے کا۔

### شرح بیانہ والعلة تعییل کی تعریف میں چونکہ عملت کا بیان ہے اسکے

اس کے بعد عملت کو بیان کیا جاتا ہے کہ شئی اپنی ماہیت یا وجود میں جس کا محتاج ہو وہ شئی کی عملت کہلاتی  
ہے اور محتاج ہونا عام ہے کہ بالواسطہ ہو یا بلا واسطہ اگر بلا اصلہ ہو تو وہ عملت قریبہ ہے اور اگر بالواسطہ ہو تو  
عملت بعیدہ۔ واضح ہو کہ عملت کی چار تسمیں ہیں (۱) عملت فاعلیہ (۲) عملت مادیہ (۳) عملت صوریہ (۴) عملت  
عسائیہ۔ عملت فاعلیہ نامہ اشیٰ کو کہتے ہیں یعنی جو مسلول کا موجود ہو جیسے گھر کیلئے محار اور زلیخہ سنار  
اور عملت مادیہ مابالاشیٰ بالقولہ کو کہتے ہیں یعنی وہ جس سے مسلول کا موجود بالغفل ہو جیسے صندوق  
کیلئے اس کی ہیئت مخصوصہ اور عملت غاییہ مالا جلا اشیٰ کو کہتے ہیں یعنی وہ اثر ہے جو فاعل کے فعل کا ثاث  
ہو جیسے صندوق کیلئے مقامہ مخصوصہ۔

### قولہ بان لامیصور

متن میں جو عملت کا معنی ما بحاج الیہ اشیٰ بیان کیا گیا ہے یہاں اسکی  
وضاحت بیان کی جاتی ہے کہ عملت وہ ہے جس کا شئی اپنی ماہیت میں محتاج ہو یعنی ماہیت شئی جس کے بغیر نہ پائی  
جائے مثلاً ماہیت نہ کہ قیام و قرات و رکوع و سجود و فیزہ کے بغیر نہیں پائی جاتی اسکے وہ اپنے تحقق میں قیام  
و قرات دعیہ کا محتاج ہوئی اور قیام و قرات دعیہ ان کے محتاج علیہ یعنی عملت ہوئے۔ عملت کو مناظرہ کی اصطلاح میں  
رکن کہا جاتا ہے حالانکہ رکن داخل شئی کو کہا جاتا ہے جیسے نہ کیلئے قیام و قرات دعیہ جس طرح شرعاً خارج شئی کو  
کہا جاتا ہے جیسے وضو نہ کیلئے اور عملت دونوں کو عام ہے۔

### قولہ بان کان موثرًا

یہ وضاحت ہے اس امر کی کہ شئی اپنے وجود میں جس کا محتاج ہو وہ عملت  
کہلاتی ہے خلاصہ یہ کہ شئی کا وجود میں محتاج ہونے کا معنی یہ ہے کہ وہ عملت شئی کے وجود میں محتاج ہونے کا

معنی یہ ہے کہ وہ علت سئی کے وجود میں تائیر کرے یا سچی کے موثر میں تائیر کرے اور سئی اس کے بغیر نہ پانی جائے سلائیز کا وجود نہیں پایا جاتا۔

**قولہ ای مجموع** یعنی متن میں جیسے بروز نعمی محبی محوالہ ہے اور اس کی تغیر کا مرجع ماذکر ناہے اور اسی  
مراد میکتاج الیہ المخہ ہے خلاصہ یہ کہ سئی ۱۲ اپنی ماہیت وجود میں جس کا محتاج ہو وہ علت تامہ کہلاتی ہے یہ جبکہ رکاوی  
ہے یعنی بعض لوگوں کا قول یہ کہ علت تامہ وہ ہے جس کے علاوہ کسی چیز پر عسلوں کا وجود موقوف نہ ہو یا اس علت کو کہتے  
ہیں جس کے علاوہ کسی چیز پر عسلوں کا وجود موقوف نہ ہو جیسے صندوق کیلئے علوٹ کا مجموع علت تامہ ہے۔

**قولہ نقی ہمہنا۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ علت تامہ کی تعریف جو ما قبل میں لذری کاشی جس کا  
محتاج ہوا اس سے مراد اگر یہ سوکشی جس کا محتاج ہے وہ اسکیں تائیر کرے یا اس کے موثر میں تائیر کرے تو وہ ملک اربع  
(جو علت فاعلی و مادی و صوری و غایی ہیں) پر صادق تو اسیکی لیکن شرط پر نہیں اسکے کہڑا مشرودا میں تائیر نہیں کرتی جس  
درج و صونا ز کیلئے شرط ہے لیکن وہ نہیں کرتا تو علت تامہ کی تعریف مکمل نہ ہوئی کیونکہ علت تامہ تمام  
موقوف علیہ کو کہا جاتا ہے اور تمام موقوف علیہ علل اربعہ کے ساتھ شرعاً بھی ہیں جواب یہ کہ تعریف مذکور اس  
نقد یہ ہے کہ شرعاً علت تامہ سے خارج ہیں۔

وَلِمَا كَانَ التَّعْلِيلُ قَدْ يَكُونُ بِصُورِ الْقِيَاسِ إِلَّا إِسْتِثْنَاءُ الْمُقْتَنِينَ لِلْمَلَازِمِ مِنْهُ احْتَاجَ إِلَى تَفْسِيرٍ  
الْمَلَازِمِ مِنْهُ وَالْسَّلَازُومُ وَالْإِسْتَلَازُومُ فِي اصطلاحِهِمْ بِعْنَى وَاحِدٌ وَهُوَ كُوْنُ الْحُكْمِ  
مُقْتَنِي الْأَخْرَى لِحُكْمِ آخْرِ بَابٍ يَكُونُ إِذَا دَوْجَدَ الْمُقْتَنِي وَجَدَ الْمُقْتَنِي وَقَتَ وَجُودٌ كُوْنُ الشَّيْءِ  
طَالِعَةٌ وَكُوْنُ الْمَهَارٍ مُوْجُودًا فَإِنَّ الْحُكْمَ بِإِلَوٍ مُقْتَنِي لِلْحُكْمِ بِالْأَخْرِزِ وَلَا يَمْدُدُ قَعْدَهُ مَعْنَى الْإِقْنَاعِ  
عَلَى الْمُقْتَنِينَ فِي الْوَجْدِ كُوْنُ أَكْدَسَاتٍ نَاطِقًا وَالْمَهَارٍ نَاهِقًا فَلَا حَاجَةٌ إِلَى تَقْرِيبِ الْإِقْنَاعِ

### بالغوری

**ترجمہ:** اور جبکہ تعییل کبھی اس قیاس استثنائی کی صورت میں ہوتی ہے جو مقتمن ہے ملازم کو  
تو مائن ملازم کی تعریف کا محتاج ہوئے تو کہا (ملازم) ملازم اور سلازم اور استلازم اہل مناظرہ کی اصطلاح  
میں تینوں ایک معنی میں ہیں (اور وہ ایک حکم کا دوسرے حکم کا نقاہنہ کرنا ہے) یعنی دوسرے حکم کا بایں فور کر جب  
مقتنی بالکسر پایا جائے تو اس کے وجود کے وقت مقتنی بالفتح پایا جائے لاجیسے آفتا ب کا طائع ہونا اور دن کا موجود  
ہونا کیونکہ اول کا حکم مقتنی ہے دوسرے کے حکم کیلئے اور اقتنا کا معنی مستحقین فی الوجود پر صادق نہیں آتا

جیسے ان کا ناطق ہونا اور حمار کا ناصق ہونا پس اتفاق رکو مزدودی کے ساتھ معینہ کرنسی کی مزدودت نہیں۔

**تسوییح** — قولہ، ولما كان ایسا ہے آنیوالی عبارت کا مقابلہ کے ساتھ ربط کا کتمان میں تعديل کی تعریف گذری اور تعديل کا جو مقصود ہے دی دلیل کا ہے اور دلیل کمی قیاس استثنائی سے دیکھانی ہے اور کچھ قیاس استثنائی سے اور قیاس استثنائی میں پہلا مقدمہ اگر شرطیہ مقصود ہو تو وہ قیاس استثنائی اتصال ہوتا ہے اور قیاس استثنائی میں پہلا مقدمہ اگر شرطیہ مقصود ہو تو وہ قیاس استثنائی اتصال ہوتا ہے اور دلیل اگر پہلا مقدمہ متفصلہ ہو تو وہ قیاس استثنائی الفضالی ہوتا ہے۔ اور قیاس استثنائی الفضالی کے دلنوں میں چوں کہ ملازمہ فردری ہوتا ہے اسکے تعديل کے بعد ملازمہ کی تعریف مقدموں میں کیا گیا۔

**قولہ** ہی و استلزم — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ اس فن میں جس طرح ملازمہ کی مزدودت پیشی کرنے ہے اسی طرح ملازمہ و استلزم کی بھی تو یہاں مرف ملازمہ کی تعریف کو بیان کیا گیا تلازم و استلزم کی کیوں نہیں؟ جواب یہ کہ جو عنی ملازمہ و استلزم کا ہے اسکے مرف ملازمہ کی تعریف کو بیان کیا گیا تاکہ اس سے تلازم و استلزم کی تعریف بھی معلوم ہو جائے۔

**قولہ و هو كون الحكم** : یہ تعریف ہے ملازمہ کی کہ ملازمہ کہتے ہیں ایک حکم کا دد سے حکم کیلئے متفقی ہونا ای لحکم آخر سے یہ اشارہ ہے کہ آخر صیغہ صفت ہے جس کا موصوف حکم ہے جو مخدوف ہے اور بیان کیوں اخ نے سے متن کی وضاحت بیان کی جاتی ہے کہ ایک حکم کا دد سے حکم کیلئے متفقی ہونے سے مراد یہ ہے کہ جب ایک حکم پایا جائے تو دوسرا حکم بھی پایا جائے گا جنابہ ان کا نت اسٹرس طالعہ فالنہار موجود میں جب طلوع شمس پایا جائے تو وجود نہار بھی پایا جائے گا کیونکہ طلوع شمس متفقی ہے وجود نہار کا تو طلوع شمس کے وجود سے وجود نہار لازم آئے گا پس دلنوں میں ملازمہ کی نسبت موجود ہے۔

**قولہ ولا يصدق** : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مذکور دخول غیر سے مانع نہیں کیونکہ وہ متفقین فی الواقع بھی صادر آئتی ہے اسکے لئے بھی ایک حکم کے پایے جانے سے دوسرا حکم پایا جاتا ہے لیکن اس میں ملازمہ کی نسبت نہیں ہوتی جنابہ اذا كان الا ان ناطقاً كان الحمار ناحقاً میں ایک حکم کے پایے جانے سے دوسرا حکم بھی پایا جاتا ہے لیکن اس میں ملازمہ کی نسبت نہیں ہوتی۔ اس وجہ سے اس کو خارج کرنے کیلئے بالفروۃ کی قید لازم ہے تاکہ تعریف دخول غیر سے مانع ہو جائے جواب یہ کہ تعریف دخول غیر سے مانع ہے کیوں کہ متفقین فی الواقع میں اگرچہ ایک حکم کے وجود

دوسری حکم بھی دو دوسرے میں آتا ہے لیکن ایک حکم دوسرے حکم کو مقتضی نہیں ہوتا حالانکہ تعریف میں قبیلہ ملکوٹا ہے لہذا تعریف دخول غیر سے مانگتے ہے۔

لأنه خص الملايين به الحكم وإن كانت قد تحقق بين المفردات أيضاً مكالمة  
محضية في الاصطلاح بالهذايا وأملاك التلازمه بين المفردات في الحقيقة تلازمه بين الأحكام  
كم يظهر بادئ الحكم الأولى يعني المقتصي اسم الفاعل يسمى ملزوماً والحكم الثاني  
يعنى المقتصي اسم مفعول يسمى لازماً وقد يكون الاستلزم من الجانبي فايّ يتقدّم  
مقتصياً لاسمي ملزوماً وإيّ يتصور مقتصي يسمى لازماً

**ترجمہ:** — پھر ماتن نے ملازم کو حکم کے ساتھ خاص فرمایا اگرچہ وہ کبھی مفردات کے درمیان بھی تحقیق ہوتا ہے لیکن وہ اصطلاح میں وقف یا کے ساتھ تحقیق ہے اور لیکن ملازم مفردات کے درمیان حقیقت میں احکام کے درمیان ملازم ہے جیسا کہ ادنیٰ توجہ سے ظاہر ہے (اور حکم ادول یعنی متفقی اسم فاعل کو (مزود نام رکھا جاتا ہے اور) حکم (عالیٰ) یعنی متفقی اسم مفعول کو (لازم نام رکھا جاتا ہے) اور استلزم کبھی جانبیں سے ہوتا ہے لیں جس حکم کو متفقی تصور کیا جائے تو اس کا نام مزود رکھا جائے گا اور جس حکم کو متفقی تصور کیا جائے تو اس کا نام لازم رکھا جائے گا۔

تشریح۔ — قوکہ ثم انہ خصل ملائیں مہر۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ ماں نے ملازم کو حکم کے ساتھ خاص فرمایا اور حکم نسبت تامہ کو کہتے ہیں اور نسبت تارق قصیدہ میں ہوتی ہے لہ پس ملازمہ قصیوں کے ساتھ خاص ہو گا۔ حالانکہ ملازمہ قصیوں کے مثلاً مفرادات میں بھی پایا جاتا ہے چنانچہ ارلیعہ درج میں ملازمہ موجود ہے لیکن دلوڑ مفرد ہیں۔ جواب اس کے درد ہیں ایک یہ کہ یہ اس ملازمہ کی تعیف رہے جو مناظر کی اصطلاح میں ہے اور مناظر کی اصطلاح میں ملازمہ قصیوں کے ساتھ خاص ہوتا ہے مفردات میں نہیں۔ دوسرا جواب یہ کہ مفردات میں جو تلازم ہوتا ہے وہ حقیقت میں قصیوں میں ہی ہوتا ہے جیسے ان وضاحت کردہ اگرچہ مفردات ہیں لیکن ان میں تلازم حقیقت میں احکام میں تلازم ہوتا ہے چنانچہ کہا جاتا ہے کلام وحد الامان وحد الفناح و دکھا وحد الفناح وحد الامان اسی طرح زدرجہ ارلیعہ میں کلام وحد الامان وحد الفناح وحد الاربعہ وحد الزدن قوکہ الحکم الاول : — تعریف کون الحکم مقتضیاً حکم آخر میں دو حکم مذکور ہیں ایک حکم مقتضی بالکل بصیرتہ اسہم قابل کمزود کہا جاتا ہے اور دوسرا حکم مقتضی بالفتح بصیرتہ اسہم مفعول کو لازم کہا جاتا ہے لہ پس حکم اول مستلزم ہو گا حکم ثانی کو۔

**قوله:** قد يكوت الاستلزم، او بيريد كذراً ك الاستلزم الوجه اىك جانب سے ہو تو حکم مقتضی بالکسر کو ملزم اور حکم مقتضی بالفتح کو لازم کہا جائے گا اور اگر دونوں جانب سے ہو تو حبس حکم کو مقتضی بالکسر فوراً کیا جائے وہ ملزم کہا جائے گا اور حبس کو مقتضی بالفتح فوراً کیا جائے اسکو لازم کہا جائے گا۔

لَمْ شِعْلَمْ أَنَّهُ قُدِّسٌ سَرَّ بَيْتُ الْمَزْوَمْ وَاللَّامُونَ وَلَمْ يَبْلُغْ الْمَدَلِيلُ مَعَ الدَّسِيلِ لَا نَهَى  
كَثِيرًا مَا يَرِدُ الْمِنْحُ عَلَى رِبَطَاتِ الْلَّامِ كَمَا يَرِدُ عَلَى اَصْلِ الْمَلَازِمِ مُتَرَدِّدًا إِلَى الرَّدَفِ تَعْرِيفَهَا بِتَرْتِيزِ  
الْمِنْحِ وَقَالَ الْمِنْحُ طَلَبَ الدَّسِيلِ عَلَى مَقْدَامِهِ مُعَيَّنَةً وَسَمِيَّ خَالِدَ الْطَّلَبَ مُنَاقِضَةً وَنَفْضَانَ تَفْصِيلِيَّاً  
إِيَّاهَا كَمَا يَسْمَى مُنَخَّاتِرَةً اِنْفَافَةً الْمُقْدَامَةِ إِلَى صَنْفِ الدَّسِيلِ كَانَتِهِمْ ظَاهِرًا أَنَّ الْمَطْلُوبَ طَلَبَ  
وَلِيَلِ عَلَى مَقْدِرِهِ ذَلِكَ الدَّسِيلِ الْمَطْلُوبُ وَلَمِنْ الْأَمْرِ كَذَلِكَ وَقَدِّهَا بِالْمُعْتَنِيَّةِ لِشَلَائِرِ  
**النقض الاجماعي**

**ترجيمہ** — بھاوب جانیں کہ ماں قدس سرہ نے ملزم و لازم کو بیان فرمایا اور مدلول کو دلیل کے ساتھ بیان نہیں فرمایا کیونکہ منع اکثر لازم کے بعد بطلان پر دارد ہوتا ہے جس طرح اصل ملازمہ پر دار دہوتا ہے اسی وجہ سے ملازمہ کے بعد منع کی تعریف کو بیان فرمایا اور کہا از منع مقدار محدود پر دلیل کرتا ہے (اور) اس طلب کا (نلم مناقبہ رکھا جاتا ہے اور نفض تفصیلی) بھی حبس طرح اس کا نلم منع رکھا جاتا ہے مقدار کی اضافت کو دلیل کی تفسیر کی دلیل اس وجہ سے ترک فرمایا کہ اس سے بظاہر ہریدم ہوتا ہے کہ مطلوب اس دلیل مطلوب کے مقدار پر دلیل کو طلب کرنا ہے حالانکہ معاطریں نہیں اور مقدار کو تھیں کے ساتھ اس وجہ سے مقتیڈ فرمایا کہ نفض بِنَفْضِ اجْمَاعِ دارِ دہوتا ہے۔

**تشريح:** — **قوله ثم اعلم:** — يَا آنَدَالِي عبارتِ کامقابل کے ساقوں ربط کا بیان ہے اور راجحہ ہی اس سوال کا جواب بھی کردلیل کیلئے مدلول بھی ہوتا ہے اور مدلول لازم ہوتا ہے اور دلیل اس کا ملزم اور ماتاں نے دلیل کی تعریف میں صرف ملزم کو بیان فرمایا مدلول یعنی لازم کو نہیں اور ملازمہ کی تعریف میں حکم اول کو ملزم اور حکم ثانی کو لازم کہا جاتا ہے۔ اسیں لازم کو بیان کیا گیا اسیں اس کا ملازمہ کی تعریف میں لازم کو صراحتہ بیان کرنا اور دلیل کی تعریف میں لازم کو صراحتہ بیان نہ کرنا ترجیح بلا منزع ہے جواب یہ کہ ملازمہ میں لازم پر چون کہ منع دارد ہوتا ہے اسکے اسیں لازم کو بیان کیا گی اور دلیل میں اس کے مدلول یعنی لازم پر منع دارد نہیں ہوتا اسکے اسکو بیان نہیں کیا گی۔ اس سے روایتی فارسی موجوں کو منع جوں کہ ملازمہ پر دارد ہوتا ہے اسکے ملازمہ کے بعد منع کی تعریف کو بیان کیا گی لیکن ملازمہ میں لازم پر منع نہیں فوراً دارد ہوتا ہے کہ منع دوس سے ایک پر پڑتا ہے کبھی ملازمہ پر اور کبھی مدعی کے طالب

لائم پر چنانچہ کہا جاتا ہے کہ ملازمہ ہی تسلیم نہیں اور بطلان لازم پر بائیں لدر کہ ملزم دم بالل ہے اسلئے لازم بھی بالل ہے اور  
تسلیم نہیں کہ ملزم دم کے بطلان سے لازم بھی بالل ہو جائے۔

**قولہ المنع۔** یہ تعریف ہے منع کی کو منع کچھ ہیں مقدمہ معینہ پر دلیل کے طلب کرنے کو۔ اس منع کو تعلق  
اور نقض اجالی بھی کہا جاتا ہے اور ذکر لطلب سے سیکی کے نائب فاعل کو بیان کیا گیا ہے اور لفظ ایضاً سے یا شارة  
ہے کہ مفہوم نہ کوئی کام حسب طرح منع کہا جاتا ہے اسی طرح اس کا ایک نام مناقضہ اور دوسرا نقض اجالی بھی ہے کام بھی ہے  
اسی معنیم کو درمان کیا گیا ہے۔

**قولہ ترك اضافۃ۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ بعدن لوگ مثلاً صاحب آداب عضد یہ لئے متن کی  
تعریف میں مقدمہ کو ضمیر مذکور کی طرف مضاف کیا ہے اصل عبارت یہ ہے علی مقدمہ المعینہ متن میں اسکو کیونہ نہیں  
بیان کیا گیا؟ جواب یہ کہ اضافت کی صورت میں عبارت سے بظاہر یہ دہم ہوتا ہے کہ ضمیر مذکور کا مرجب ہے طلبہ دلیل  
اور دلیل سے دلیل مطلوب مراد ہونی ہے تو لازم آئے گا کہ مقدمہ معینہ کی دلیل مطلوب پر منع وارد ہو حالانکہ دلیل  
مطلوب ابھی تک مذکور نہیں تو اس پر منع کیسے دار دہو گا؟ اسی وجہ سے متن میں اضافت کو حجہ دی دیا۔

**قولہ ظاهرہ۔** اس مقام پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اضافت کی صورت میں عبارت کا ظاہر و ہم میں  
کاالت ہے اصل عبارت نہیں حالانکہ اسی صورت میں یہ کہنا چاہیے تھا کہ اس تعالیٰ غلط ہے جواب یہ کہ اضافت کی صورت  
میں بھی چونکہ تاویل ہو سکتی ہے کیونکہ حکم ہے مدعا کی دلیل مراد ہو اور منع میں حسب دلیل کا مطالبہ کیا جاتا ہے وہ دلیل  
مراد ہو اور تاویل مذکور سے چونکہ عبارت درست ہو جاتی ہے اسلئے اس کو غلط نہیں بلکہ ظاہر عبارت کا دہم کیا گیا۔  
**قولہ قید بالمعینہ۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مقدمہ کو معینہ کے ساتھ مقدمہ کرنسی کی وجہ کیا ہے؟

خوب کہ متن میں اختصار اولیٰ ہوتا ہے جواب یہ کہ معینہ کی تید احتراز کیلئے ہے کہ امن میں نقض اجالی کو خارج کرنا مقصود  
ہے کیونکہ وہ مقدمہ معینہ پر وارد نہیں ہوتا۔

قیلَّهُ الْمُنْعِ قَدْ يَرِدُ عَلَىٰ كَلَّا مَقْدِمَةٍ إِلَيْهِ الْمَدِيلُ عَلَىٰ التَّفَصِيلِ كَمَا ثَاقَلَهُ الْمَعْلُولُ الْزَكُورُ وَاجِبَةٌ  
فِي حُلُّ النَّسَارِ لَأَنَّهُ مُتَنَاهُ لِلْنَّفْسِ وَهُوَ قَوْلُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَدْوَأُ زَكُورًا أَمْ وَالْكِدْرُ وَكُلُّ مَا هُوَ مُتَنَاهُ  
النَّفْسُ فَهُوَ جَائِزُ الْإِرَادَةِ وَكُلُّ مَا هُوَ جَائِزُ الْإِرَادَةِ فَهُوَ مَرَادٌ يَنْتَهِ إِلَيْهِ النَّزَاعُ مَرَادٌ فَيَقُولُ السَّائِلُ  
لَا نَدَانَ بِحَلِّ النَّزَاعِ مُتَنَاهُ لِلْنَّفْسِ وَإِنْ سَلَمْنَا لَكُمْ لَا سَلَمَانَ كُلُّ مَا هُوَ مُتَنَاهُ لِلْنَّفْسِ فَإِنْ شَاءَ  
الْإِرَادَةُ وَإِنْ سَلَمَنَا ذَلِكَ لَكُمْ لَا سَلَمَانَ كُلُّ مَا هُوَ جَائِزُ الْإِرَادَةِ ثُمَّ هُوَ مَرَادٌ وَكَلِّيَّا شَاءَ

ان ذلک منوع کامنون واحده فا الحق ماذ کر کو قدر سوچ

بعض لوگوں نے کہا کہ منع کبھی دلیل کے دلوں مقدموں پر تفصیل کے لئے پردار دہڑا  
**ترجمہ** جیسا کہ جب محل کے کہ زکوہ عورتوں کے زیور میں واجب ہے کیونکہ وہ نص کوشامل ہے اور وہ بجا کر کیم صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے اذدا زکوہ اموالکم یعنی اپنے مالوں کی زکوہ ادا کر دے اور ہر دہ شی جو نص کوشامل ہو وہ جائز الارادہ ہوتا ہے اور ہر دہ شی جو جائز الارادہ ہو وہ مراد ہے نتیجہ یہ دے گا کہ محل نزاع مراد ہے پس اس ایں کے گاہکم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ محل نزاع نص کوشامل ہے اور اگر ہم اسکو تسلیم کریں لیکن یہ تسلیم نہیں کرتے کہ ہر دہ جو نص کوشامل ہو وہ جائز الارادہ ہوتا ہے اور اگر ہم اس کو تسلیم کریں تو یہ تسلیم نہیں کرتے کہ ہر دہ جو جائز الارادہ ہو وہ مراد ہے اور آپ پر یہ نہ جائے کہ وہ چند منع ہیں ایک منع نہیں پس حق دہ ہے جس کو ماں قدس سرہ نے بیان

فرمایا۔

**تشريع** — قولہ قبیل المثل: منع کی تعریف مذکورہ پر یہ سوال دار دہوتا ہے کہ وہ اپنے تمام افراد کو جائز نہیں اسلئے کہ منع کہتے ہیں مقدمہ معینہ پر دلیل کے طلب کرنیکو اور مقدمہ معینہ وہ ایک مقدمہ ہے پس منع ایک مقدمہ پر دار دہ گا جبکہ منع کبھی دلیل کے دلوں مقدموں پر دار دہوتا ہے جنابنچہ حلی النساء لعنی عورتوں کے زیور کے وجوب زکوہ میں حنفی و شافعی کا اختلاف ہے اگر کوئی حنفی یہ دعوی کرے کہ ان زکوہ واجبہ فی حلی النساء لعنی زکوہ عورتوں کے زیور میں واجب ہے جو نکہ بنی کرم کا ارشاد ہے اذدا زکوہ اموالکم یعنی اپنے مالوں کی زکوہ ادا کر دے؟ دلیل اس کی یہ دیکھاتی ہے کہ حلی النساء متناول المثل دکل ما ھوتا دکل المثل فہر جائز الارادہ شکل ادل ہے جس کا نتیجہ ہے حلی النساء اجازہ الارادہ اور وہ نتیجہ جو نکہ مدعا کا مقصود نہیں اسلئے اس کو صغری بنا کر برا بیان کیا جائے وہ اس طرح کہ حلی النساء اجازہ الارادہ دکل ما ھوتا جائز الارادہ فہر مراد ہو تو نتیجہ یہ نکلے گا محل نزاع مراد دلیل نکے صغری و بزری دلوں پر اور در دری دلیل کے بزری پر منع دار دکرتا ہے لیکن پہلی دلیل کے صغری پر اس طرح کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ نفس حلی النساء اکثر شامل ہے اور بزری پر اس طرح کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ جو نص کوشامل ہو وہ جائز الارادہ بھی ہو اور در دری دلیل کے بزری پر اس طرح کہ ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ جو جائز الارادہ ہو وہ مراد بھی ہو۔

**قولہ** کلید ہب علیک: یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ جو قبیل المثل اخْمَسے وارد ہے خلاصہ یہ کہ تعریف مذکور اپنے افراد کو جائز ہے کیونکہ ما قبل میں صغری و بزری دلیل میں صغری دلیل کا سوال کا کہ جو منع دار دہ ہو اور اس ایک منع نہیں بلکہ

مقدار منع ہیں ان میں سے براہیک یہ علیو طور پر منع کی تعریف صادق آتی ہے۔

وَكُوْنِ الْمُقْدَّمَةِ مَا خُوْذَهُ فِي تَعْرِيفِ الْمَنْعِ كَبِدٌ مِنْ بَيْانٍ . عَنْهَا فَلَذْ أَقَالَ الْمُقْدَّمَةَ مَا يَقْتَفِي عَلَيْهِ صِحَّةُ الدَّلِيلِ اعْمَرْنَ أَنْ يَكُونَ جُزْءاً مِنَ الدَّلِيلِ أَوْ كَافِيَاتْ تَعْرِيفَ الْمَقْلَةِ مِنْ تَمْثِيلَ تَعْرِيفِ الْمَنْعِ وَلَا شَكْ فِي أَنَّ قِيدَ الْحِشَيْبَاتِ يُعْتَبَرُ فِي التَّعْرِيفَاتِ فَكَانَ حَالُ تَعْرِيفِ الْمَنْعِ طَلْبُ الدَّلِيلِ عَلَى مُقْدَّمَةٍ مَعِينَةٍ مِنْ حِيثِ هِيَ مُقْدَّمَةٍ فَلَدِيرَ النَّقْنَى بِطَلْبِ الدَّلِيلِ عَلَى مَدْعَى هُوفِ لَفْسِ الْأَمْرِ جُزْءُ الدَّلِيلِ

**ترجمہ** — اور مقدر کا منع کی تعریف میں ما خوذ ہوئی کی وجہ سے اس کے معنی کو بیان کرنا افسوسی ہوا۔ اس وجہ سے ما تر نے کہکش (مقدار وہ ہے جس پر صحبت دلیل موقوف ہو) عامہ ہے وہ دلیل کا جزو اہمیات نہ ہو پس مقدار کی تعریف کا منع ہوئی اور اس امر میں کوئی شک نہیں کہ حیثیتوں کی قید تعریفات میں معتبر ہے ہوں۔ منع کی تعریف کا حاصل ہو اد لیل کو مقدار مدعینہ پر طلب کرنا اس حیثیت سے کہ وہ مقدر ہے پس مدعا پر طلب دلیل سے نقض دار ہونہ ہو گا کہ وہ نفس الامر میں دلیل کا جزو ہے۔

**تشریح** — **قولہ** وَكُونَ الْمُقْدَّمَةِ يَأْنِي دَائِيَةً وَالْمَعْنَى دَائِيَةً وَالْعَبَارَاتُ كَما قَبْلَ كَمَا سَأَمَّ رِبْطَ كَا بیان ہے کہ منع کی تعریف جزو طلب الدلیل علی مقدار مدعینہ ہے اس میں مقدر ذکر ہے اور مقدار کا معنی جو نہ کوئی ذکر نہ کھانا اسلئے اس کے بعد اس کے معنی کو بیان کیا جاتا ہے۔

**بيان المقدمة** — مقدار کا یہ معنی ہے کہ مقدار وہ ہے جس پر صحبت دلیل موقوف ہو عامہ ہے وہ دلیل کا جزو اہمیات ہو اس اول جیسے العالم متغیر و کوئی متغیر حادث میں العالم متغیر جزو ہے دو م جیسے شئی کی شرائط و غیرہ جزو ہیں۔

**قولہ** وَلَا شَكْ فِي أَنَّ قِيدَ بِيَهُ جُوابٌ هے اس سوال کا کہ مدعا کبھی نفس الامر میں دلیل کا جزو ہوتا ہے اور دلیل کا جزو مقدار ہتا ہے جو منع وارد ہوتا ہے پس مدعا پر منع وارد ہو گا حالانکہ مناظرہ کی اصطلاح میں مدعا پر منع وارد نہیں ہوتا جواب یہ کہ تعریفات میں ہمیشہ حیثیتوں کا اعتبار ہوتا ہے اور حیثیتوں سے احکام میں تبدلی پیدا ہوتی ہے اس مقدار کی تعریف اب یہ ہو گی مایسو قف علیہ صحت الدلیل من حیث انه متوقف علیہ صحت الدلیل اور منع کی تعریف یہ ہو گی طلب الدلیل علی مقدار مدعینہ من حیث ہی مقدار مدعینہ اسی مدعا اگرچہ نفس الامر میں دلیل کا جزو ہوتا ہے لیکن مقدار مدعینہ کی حیثیت سے اسی مدعا پر منع وارد ہونہ ہو گا۔

شتم قیلے فی هذہ المقام ائمہ الادویٰ ان یعنی المتن بعنه المبنی للمفقول یا کون المقدمة بحیث  
یطلب علیہا الدلیل والباعث لعلی العدول عن کھنہ مبنی اللفاعل کما ہراظاہر انہ لا یظہر معنی  
تولی المانع هذہ المقدمة ممنوعۃ ولا یذہب علیک ائمہ معنا کا انہا مطلوب علیہا الدلیل

ترجمہ: — پھر کہا جائے اور اس مقام میں یہ ہے کہ متن بعنه المبنی للمفقول کی تعریف یہ بیان کی جائے  
کون المقدمة بحیث یطلب علیہا الدلیل کے ساتھ اور اس کا مبنی اللفاعل ہونے سے عدول پر باعث جیسا کہ وہ  
قایم ہے یہ ہے کہ مانع کے تولی هذہ المقدمة ممنوعۃ کا معنی ظاہر نہیں ہوتا اور آپ پر مخفی نہ رہے کہ اس کا معنی یہ ہے  
انہا مطلوب علیہا الدلیل

تشرح: — قولہ ثم قیلے یہ جواب ہے اس سوال کا کہ متن کہتے ہیں طلب الدلیل کو اور  
طلب الدلیل میں طلب مسئلہ ہے اور مقدمہ کجھی مبنی اللفاعل ہو رہا ہے اور کچھی مبنی للمفقول بتقدیرہ اول وہ صفت  
ہوگا سانع کی چنانچہ کہا جائے گا المانع الطالب اور بتقدیرہ دوسری وہ صفت ہوگا دلیل کی چنانچہ کہا جائے گا  
دلیل الملزوم حلا نکہ مناظر مانعین کبھی اس طرح کہتے ہیں هذہ المقدمة ممنوعۃ اور بیان ممنوعۃ سے جو  
مسئلہ بستفادہ ہوتا ہے وہ ته مانع کی صفت ہے اور نہ دلیل کی بلکہ وہ مقدمہ کی صفت ہے پس طلب کو اگر  
مانع یا دلیل کی صفت بنایا جائے تو مقولہ مذکور ہذہ المقدمة ممنوعۃ بالدلیل ہو جائے گا اور اگر اس کو بتقدیرہ  
کی صفت بنایا جائے تو یہ نہ اپنے مذکور بالدلیل ہو جائے گا کہ طلب اگر مبنی اللفاعل ہو تو مانع کی صفت ہوگا  
اور اگر مبنی للمفقول ہو تو دلیل کی صفت ہوگا جواب یہ کہ طلب یہاں مصدر مبنی اللفاعل نہیں ہو سکتا اور نہ  
مناظر کے اس قول کا بدلان لازم آئے گا کہ هذہ المقدمة ممنوعۃ اور بلا وجہ اہل علم کے تولی کا بدلان  
درست نہیں اس لئے بتیر ہے کہ وہ مصدر مبنی للمفقول ہو اور صفات ہو بتقدیرہ کی تعریف اب یہ ہو گی کون المقدمة  
بحیث یطلب شرط الدلیل بتقدیرہ کی متن و ای تعریف نہ ہو گی اور اہل علم کا قول درست ہو جائے گا۔

قولہ، لا یذہب علیک: یہ رد ہے لعین لوگوں کا کہ مخفی نہ رہے کہ طلب جب مصدر مبنی للمفقول ہو تو  
مقدمہ کی صفت نہیں بلکہ دلیل کی صفت ہو کا کیونکہ مقولہ مذکور ہذہ المقدمة ممنوعۃ میں بھی بتقدیرہ پر دلیل طلب کی جاتی  
ہے پس مقولہ نہ اور بھی درست ہوا اور متن میں جو بتقدیرہ کی تعریف گزیادہ بھی درست ہوئی۔

و قیلے یعنی تعریف المقدمة عین هذہ الوجہ یوجیب ان فیثیت المتن تو فیت صحیح الدلیل علی یا ممنوعۃ  
حتہ یکون ممنوعاً و فیکثیر حاشیاً شاع فیہ المتن ذلک مشکل کا نتیجہ الدلیل و ایجاب المضیر

د کلیتہ الکبریٰ فان توقف الصحتہ علیہ غیر مسلم لجوازان بیکوئن الصحتہ موقوفۃ علی اندر راج  
الاصغرِ عتَ الا وسْطٍ و بیکوئن هذہ الامور ممن نے اپنیم ذلک الاندر راج ولا نہم الموقوف علیہ  
کا یحب ان بیکوئن موقوفاً علیہ و اثبات التوقف دونہ خرط القتاد

ترجمہ — امر بعض لوگوں کا قول ہے کہ مقدمہ کی تعریف اس طرقیہ پر مانگ کو واجب کرنی ہے کہ مانع ثابت  
کرنے صحت دلیل کے توقف کو اس طرز جس کو من کرتا ہے یہاں تک کہ اس کا منع کمرع ہو افادہ اثر اسی چیز سی جسیں میں منع  
شائع ہے وہ مشکل ہے جیسے انتاج دلیل اور ایجاد صفری اور کلیتہ کبریٰ اپنے اسپر صحتہ کا توقف مسلم نہیں کیونکہ جائز ہے  
میں موقوف ہوا صفر کا اوس طے کے تحت اندر راج پر اور یہ امور ان اندر راج کے لوازم سے ہوں اور موقوف ملکیتہ کا لازم نہ ہو  
نہیں کہ وہ موقوف علیہ ہو اور اثبات توقف اس دل جوب کے قریب خرط قتاد ہے

تشریع — قولہ و قیل ان الح۔ یعنی متن میں جو مقدمہ کی تعریف لگڑی اسی مقدمہ پر یہ  
لکھا جاسکتا ہے کہ مانع جب دلوی پر دلیل پیش کرے اور مانع اسکو کسی مقدمہ پر منع وارد کرے تو مدعا مانع سے  
یہ مطالیہ کر سکتا ہے کہ آپ یہ ثابت کریں کہ جس مقدمہ پر آپ نے منع وارد کیا ہے صحت دلیل اسپر موقوف ہے  
اس مطالیہ کے مانع پر یہ ثابت کرنا فروری ہو گا کہ جس مقدمہ پر منع وارد کیا ہے صحت دلیل اسی پر موقوف ہے اور اگر  
وہ ثابت نہ کرے تو منع اس کا مجموع نہ ہو گا اور یہ ثابت کرنا باب اوقات بہت مشکل ہے کہ صحت دلیل اسی مقدمہ  
پر موقوف ہے جس پر منع وارد کیا ہے چنانچہ دلیل کبھی صحت انتاج پر موقوف ہوتی ہے کہ نتیجہ صحیح ہے اس وجہ سے دلیل  
صحیح ہے مگر یہ ثابت کرنا دشوار ہے کہ صحت دلیل صحت نتیجہ پر موقوف ہے اسی طرح مشکل اول ایجاد صفری اور کلیتہ  
کبریٰ پر موقوف ہے۔

قولہ فان توقف الصحتہ۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ یہ کہنا درست نہیں کہ جس پر منع وارد ہے  
صحت دلیل کا اسپر موقوف ہونے کا ثبوت مشکل ہے بلکہ وہ آسان ہے اسٹے کہ مثلاً مشکل اول کا صحیح ہونا ایجاد  
صفری اور کلیتہ کبریٰ پر موقوف ہے اور وہ آسانی ثابت ہے کیونکہ اگر ایجاد صفری اور کلیتہ کبریٰ نہ ہو تو صفر حدا دمطا  
کے تحت داخل نہ ہو گا اور نتیجہ صحیح درست نہ ہو گا جیسا کہ مغلق کی کتابوں میں ذکور ہے اس وجہ سے مشکل اول کے تحت  
انتاج کیلئے ایجاد صفری اور کلیتہ کبریٰ کا ہونا فروری ہے جواب یہ کہ تسلیم نہیں کہ مشکل اول کی صحت انتاج اور بذکرہ  
یعنی ایجاد صفری اور کلیتہ کبریٰ پر موقوف ہے کیونکہ حکم ہے صحت انتاج حقیقت میں صفر کا حد اوس طے کے تحت اندر راج  
پر موقوف ہو اور یہ امور اس اندر راج کے لوازم سے ہوں تو یہ فروری نہیں کہ جب کوئی چیز کسی پر موقوف ہو تو اس کے

لوازم پر بھی موقوف ہو اور جب تک یہ ثابت نہیں ہوتا کہ جب کوئی چیز کسی پر موقوف ہو تو اس کا اس کے لازم پر موقوف ہونا جو بھی ہے تو اس وقت تک یہ ثابت کرنا ہم مسئلہ ہے کہ شکل اول کی صحت انتاج انجاب صفری و کمیتہ کبھی پر موقوف ہے کیونکہ وجوب کے بغیر موقوف ثابت نہیں ہوتا جس سے یہ معلوم ہوا کہ ثابت کرنا مسئلہ ہے کہ جب پر منع حارہ ہو صحت انتاج بھی اسی پر موقوف ہے۔

**ثُمَّ أَنَّهُ قَدْ يَذِكُرُ مَنْعِ الْسَّنْدٍ فَذَكَرَهُ بِقُولِهِ الْسَّنْدٌ وَهُوَ فِي الْلُّغَةِ وَكَذَا الْمُسْتَنْدُ وَمَا اسْتَنْدَاتُ**  
 الیه من جانبه وغیرہ و فی اصطلاح احلى المناظر ما یذکر لذوقۃ المنبع و لسمی مسندًا اینما سوانح کان  
 صنیف اُنی الواقع او کہ ویندرج فیہ الصیح و الفاسد و الاوی انما یکون اخھن او مساویاً لذوقۃ المعرفة  
 و الثاني انما هو الاعم منه مطلقاً او من وجہ و قیل ان الاعم ليس بمسئلہ و هذی القیلوت فیہ ان هذی  
 لا تعلم للمسند یا وفیہ ان معنی قولهم ان ماذکرت لذوقۃ ليس بمفید لہا کارہ ليس بمفید.

**تکمیل:** — پھر کبھی منع کے ساتھ سند کو بھی بیان کیا جاتا ہے تو ما ان نے اسرا کو اپنے اس قول سے بیان فرمایا (سند) اور وہ لخت میں اسی طرح مستند ہے ہے جس کی طرف سہارا کیا جائے دیوار وغیرہ میں سے اور احل منازلہ کی اصطلاح میں (دہ) جس کو منع کی تقویت کیلئے بیان کیا جائے اور سند کو سند بھی کہا جاتا ہے عامہ ہے وہ واقع میں مفید ہو یا مفید نہ ہو اور اس میں صحیح و فاسد داخل ہو جاتے ہیں اور اول مقدمہ مسوکہ کی نقیض سے خصی ہے یا مسادی اور دوم اس سے اعلم مطلق ہے یا اعلم من وجہ اور تعقیل نے کہا کہ اعلم سند اصطلاحی نہیں اسی وجہ سے ماذکر ان نے اس کے متعلق کہا کہ وہ سند ہوئی کی صلاحیت نہیں رکھتا اور اس میں تظریب کہ ان بوگوں کے قول ما ذکرت لذوقۃ کا معنی اس کیلئے مفید نہیں گویا وہ سند نہیں۔

**تشریح:** — قولہ ثم انہ قد یذکروه یہ آئے وہی عبارت کا ما قبل کے ساتھ ربط کا بیان ہے کہ ما قبل میں چونکہ منع کی تعریف گذری اور منع کی تقویت کیلئے بھی سند کو بھی بیان کیا جاتا ہے اسے منع کے بعد سند کو کیا گیا۔

**قولہ وَهُوَ فِي الْلُّغَةِ:** متن میں اُنچھے چونکہ سند کے اصطلاحی معنی کو بیان کیا گیا ہے اس کے لئے اس سے پہلے اس کے لغوی معنی کو بیان کیا جاتا ہے کہ سند لغت میں وہ ہے جس کا دیوار وغیرہ میں سے سہارا کیا جائے سند کو سند بھی کہا جاتا ہے اصطلاحی معنی یہ ہے کہ سند وہ ہے جو منع کی تقویت کیلئے بیان کیا جائے۔ دونوں مفہوم میں مذاہت ظاہر ہے کہ منع کو سہارا بناتا ہے تاکہ منع کو اس سے تقویت حاصل ہو۔

**بیانہ مایدا کن سند کی یہ اصطلاحی تعریف ہے کہ سند وہ ہے تب کو منع کی تقویت کیلئے بیان کیا جائے گی اسکے لئے دو ہیں ہیں سند صحیح اور سند غیر صحیح باد سند فاسد کہی کہا جاتا ہے اور سند شریعہ دستی ہے جو اتفاقاً و مفید تقویت ہو داعی کے مطابق نہ ہو رفری تقویت ہو اور سند فاسد وہ ہے جو درحق اتفاقاً کے مطابق ہو اور مفید تقویت ہو داعی کے مطابق نہ ہو۔**

**قولہ والالوں انما۔** ادل سے مراد سند صحیح ہے اور سند شریعہ وہ مقدار ممنوعہ کی نقیض سے احادیث ہے اور سند صحیح وہ مقدار ممنوعہ کی نقیض اول یعنی اعم و اخص میں یہ مزدید ہے کہ جب ائم پایا جائے گا اور جب اعم پایا جائے تو فروری نہیں کہ اخصر بھی پایا جائے آئین ایک مادہ اجتماع کا ہوگا اور ایک مادہ افتری کا جیسے ان وحیوں زیدہ میں دلوں صادق ہیں اور فرس میں حیوان صادق ہے ان نہیں لپس جہاں سند صحیح پائی جائے وہاں مقدار ممنوعہ کی نقیض بھی پائی جائیگی لیکن جہاں مقدار ممنوعہ کی نقیض پائی جائے تو وہاں سند شریعہ کا پایا جائے گا تو فروری نہیں تقدیر دوم یعنی مادی ہونیکی صورت میں یہ فروری ہے کہ جب ایک پایا جائے تو دوسرا یعنی پایا جائے گا جیسے ان وناطق میں۔

**قولہ الثاني انما ہو۔** ثالی سے مراد سند فاسد ہے اور سند فاسد وہ ہے کہ اس کے درمیان اور مقدار ممنوعہ کا نقیض کے درمیان اعم اخصل مطلق کی تسبیت ہوگی یا اعم من وجہ کی تقدیر اول سند فاسد اعم مطلق ہوگی اور مقدار ممنوعہ اخصل ہوگی لپس اسیں دو مادے ہوں گے ایک مادہ اجتماع کا اور ایک افراق کا لپس جہاں مقدار ممنوعہ کی نقیض ہوگی مقدار دوم سند فاسد بھی ہوگی لیکن جہاں سند فاسد سو تو فروری نہیں کہ مقدار ممنوعہ کی نقیض بھی ہو مقدیر دوم سند فاسد اعم من وجہ اور مقدار ممنوعہ کی نقیض اخصل من وجہ ہوگی اس میں ایک مادہ اجتماع کا ہوگا اور دو مادے افراق کے ہوں گے جیسے حیوان و ابیض کے بگولا میں دلوں صادق ہیں اور گاؤں میں حیوان صادق ہے ابین نہیں اور سند کپڑا میں ابین صادق ہے حیوان نہیں۔

**قولہ و قدر ان الايم:** یہ سوال یہ جسکی جواب و فیہ انداخت سے دریگیاں ہے سوال یہ کہ سند فاسد مناکری کی اصطلاح میں سند ہی نہیں کیونکہ وہ فاسد ہونیکی وجہ سے سند ہونیکی سلاحت نہیں رکھتی۔ جواب یہ کہ سند فاسد سند تو ہے لیکن صحیح نہیں کیونکہ وہ مفید تقویت نہیں اسلئے اس کو سند کہا جاتا ہے۔

**لَا فَرَغَ مِنْ بِيَاتِ النَّفَقِ أَتَفْصِلُ الَّذِي هُوَ الْمُنْعَنْ وَبِيَاتِ مَا يَذَّكَرُ كَلِمَةٌ تَقْوِيَةٌ أَوْ إِذَانَةٌ لِمِنْ بَيْنِ النَّفَقَنَ**  
**الْأَجْمَالِيِّ فَقَالَ الْمَقْنُونُ وَهُوَ فِي الْلُّغَةِ الْكَسُوفُ فِي اصطلاحِ النَّفَارِ اِرْطَالُ الدَّلِيلِ اَعْدَلُ الدَّلِيلِ الْعَدَالُ عَدَالًا**  
**مَسْكُلًا بِشَاهِدٍ يَدِ لَى عَلَى عَدَمِ اسْتَحْقَاقِهِ لِلَا سَنَدٌ لِلَّاهِ بِهِ وَهُوَ اَعْدَمُ اسْتَحْقَاقَهُ اسْتَذَانَهُ فَادْلًا**

اعْرُمْ مِنْ أَنْ يَكُونَ تَعْلِفُ الْمَدَالِيَّةِ عَنِ الدَّلِيلِ بَأْنَ لِوْجَدِ الدَّلِيلِ فِي مَوْضِعٍ وَلَمْ يُوجَدِ الْمَدَالِيُّ فِي هُوَ  
فَسَلَّمَ أَتْزَرُ مُشَكَّلَ بِزُورَمِ الْحَالِ عَلَى تَقْدِيرِ قُبْطَةِ الْمَدَالِيِّ وَيَقْنَعُ ذَلِكَ مِنْ قَوْلِهِ وَفَضْلَهِ إِذَا التَّقْنَعُ بِدَعْوَةِ  
الْمُخْلِفِ أَوْ لِزْمِ مُحَالِّ وَلَيْسَيْ نَقْنَعُ احْمَالِيَّ إِيْضًا يَعْنِي كَمَا نَهَى لِطِيقَ لِتَلُّ مُطْلَقِي النَّقْنَعِ عَلَى الْمَدَالِيِّ كَوْرِ لِطِيقَ النَّقْنَعِ  
الْمَقْتَنِيِّ بِالْأَدْجَالِ إِلَّا عَلَيْهِ عَجْدَفِ الْمَتَعَ فَانَّهُ لَا لِطِيقَ عَلَيْهِ كَمَقْتَنِيِّ أَبَا التَّقْنَسِيِّيِّ.

**ترجمہ:** — پھر جب ماتن اس نقض تفصیلی کے بیان سے فارغ ہو چکے جو کہ وہ منظر ہے اور اس کے بیان سے  
فارغ ہو چکے جو منع کی تقدیر کیسلے بیان کیا جاتا ہے تو ماتن نے ارادہ فرمایا کہ وہ نقض اجمالی کو بیان کرے تو کہا (نقض)  
اوہ وہ لخت میں کسر کو کہا جاتا ہے اور اسلام حنفی مذاہوہ میں (دیل کو بطل کرنا) مصلل کی دلیل کو (دلیل کے پورا ہونے کے  
بعد) کے ساتھ تسلیک کرتے ہوئے جو شاہد اس بات پر دلالت کر سکدے وہ دلیل استدلال کا سعی نہیں اور وہ  
(اس دلیل کا عدم استحقاق کسی نہ کسی فساد کو مستلزم ہونا ہے) عام ہے اس بات سے کہ مدلوں کا مختلف دلیل سے بیان  
کروہ ہو کر دلیل ایسی جگہ میں پائی جائے اور مدلوں نہ پائی جائے یا فساد آخُر کو جیسے تحقق مدلوں کی تقدیر پر مصالح کا لازم  
ہونا اور وہ داضت ہے اس کے قول و فحول سے (اور اس فساد کی تفصیل در طرح سے کی گئی ہے) دعویٰ تخلف سے  
یا لزوم حوال سے (اور اس نقض کو نقض اجمانی کہا جاتا ہے) یعنی جس طرح مطلق نقض کے لفظ کا اطلاق نہ کرو پر  
ہوتا ہے اسی طرح اس نقض پر بھی جو مقید ہے اجمالی کے ساتھ برخلاف منع کو اس کا اس پر اطلاق ہوئی ہوتا ہے  
تفصیلی کے ساتھ مقید ہو کر۔

**قشرِ حج:** — قوْلُهُ ثُمَّ طَافِرُغُ، يَرْأَنَهُ دَالِيُّ عَبَارَتُ كَمَا قَبْلَهُ كَسَّا تَاهَرَ رَبْطًا كَبَيَانَهُ كَجَبِ  
نقض تفصیلی ہمیں کو منع بھی کہا جاتا ہے اس کے بیان سے فارغ ہو چکے اور اس کے بیان سے جس کے ذریعہ  
اسکر تقویت حاصل ہوتا ہے یعنی سند منع کے بیان سے تواب نقض اجمانی کو بیان کیا جاتا ہے۔ مناسبت  
میں یہ ہے کہ نقض تفصیلی یعنی منع میں جس طرح دلیل پر اندر ان منع ہوتا ہے اسی طرح نقض اجمانی میں بھی دلیل  
پر اندر ان منع ہوتا ہے کہ مصلل کی دلیل مکمل ہونے کے بعد سائل اس دلیل کو باطل کرتا ہے لیکن نقض اجمانی کیلئے  
متسلک بالشاذ ہونا ضروری ہے تاکہ اس شاہدیتی معلوم ہو جائے کہ وہ دلیل قابل استدلال نہیں اس لئے وہ فساد کو  
مستلزم ہے۔ منع کو نقض تفصیلی اس ساتھ کہا جاتا ہے کہ اس میں دلیل کے مقدار معینہ پر نقض وارد ہوتا ہے اور نقض اجمانی  
میں اجمالی ہوتا ہے ایک مطلق دلیل کو باطل کیا جاتا ہے اور غیر معین مقدار کو منع کہا جاتا ہے اس بیان سے  
فرق بھی واضح ہو گی کہ نقض اجمانی کیلئے شاہد کا ہونا ضروری ہے اور نقض تفصیلی کیلئے سند کا ہونا اور نقض

ابحال میں سچ تفاسیت دلیل کے بعد ہوتا ہے اور نقض تفصیلی میں اس سے قبل۔

**قولہ و هو في اللغة نقض** کے اصطلاحی معنی سے ہے اس کے لغوی کو بیان کیا جاتا ہے تاکہ دونوں میں مماثلت دانش ہو جائے کہ نقض لغت میں کسر کو کہا جاتا ہے اور اصطلاح منافرہ میں نقض کہتے ہیں دلیل کے پورا ہوئے بعد اس میں کوئی ایسے شاخص کے ساتھ تھے کہ کوئی ہوئے بالسل کرنا جو شاحد اس بات پر دلالت کے کو وہ دلیل استدلال کا سخن نہیں اور وہ سخن نہ ہونا اس دلیل کا کسی نہ کسی فساد کو مستلزم ہونا ہے۔  
مماثلت دلوں میں ظاہر ہے کہ جب کسی دلیل کو بالسل کیا گیا تو وہ اپنی حالت پر نہ رہی بلکہ لوث گئی۔

**قولہ ای دلیل المعلل** : اس تقدیر عبارت سے یہ اشارہ ہے کہ متن میں دلیل کے اوپر جو الف لام ہے وہ مضائقہ کے عومن ہے اور وہ مصلح ہے اور متن میں ہونے مرغوب کام جمع چونکہ دانش نہ تھا اسکے شرح میں عدم استحقاقہ سے اس کے مرجع کو بیان کیا گیا اسی طرح اعم من ان یوں انہی سے فساد کے طریقوں کو بیان کیا گیا ہے کہ اس کے دو طریقے ہیں ایک تخلف مدلول عن الدلیل یعنی دلیل تو پائی جائے لیکن مدلول نہ پائی جائے درست  
یہ کہ دلیل اور مدلول دلوں پرے جائیں لیکن مدلول میں اور مستلزم ہو اور جو میں کو مستلزم ہو وہ محال ہوتا ہے پس مدلول کا محال ہونا فساد ہے۔

**بیانہ و فضیل** : فساد اما میں جو نکہ مطلق فساد کو بیان کیا گیا ہے اسلئے بیان اسکی تفصیل بیان کیا ہے کہ فساد دو طرح سے ہوتا ہے ایک دعویٰ تخلف سے اور دوسرا زدم محال سے اور یعنی کہ آنہ تھے یہ بیان کیا گیا ہے ایطال دلیل کو جس طرح مطلق نقض کہا جاتا ہے اسی طرح اجمانی کی قید کے ساتھ مقید کر کے نقض اجمانی کہا جاتا ہے اور منع پر مطلق نقض کا اطلاق نہیں ہوتا۔

**فالشاهد ما يدل على فساد الدليل للخلاف ولا مستلزم له محالاً ثم أعلم أن الترريف المشهور بـ**  
**وهو خلاف الحكم عن الدليل عدل المصنف عنه كأنه يزور عليه أن النقض لا يختص بالخلاف كما عرفت وإن**  
**النقض صفة الناقص والخلق صفة الحكم**

**ترجمہ:** شاہد وہ ہے جو فساد دلیل پر دلالت کرے تخلف کی وجہ سے یا اس وجہ سے کو وہ محال کو مستلزم ہے کہ اب جانیں کہ نقض کی مشہور تعریف ہے اور وہ حکم کا دلیل سے تخلف ہونا ہے مصنف نے اس سے اسلئے عذر دی فرمایا کہ اس پر زیر سوال وارد ہوتا ہے کہ نقض تخلف کے ساتھ خاص نہیں جیسا کہ آپ نے پہچانا اور نقض صفت ناقص کی اور تخلاف صفت سے حکم کیا۔

**قوله ثم اعلم**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ ناقض کی تعریف مشہور سے تختلف احکم عن الدلیل ماتن نے اس سے عدول کر کے اسکی دوسری تعریف کیوں بیان کی؟ جواب یہ کہ تعریف مشہور پر چونکہ دسوال دارد ہوتے ہیں اگرچہ ان کے جوابات ممکن ہیں اسکے انہوں خاص تکلف سے بچنے کیلئے تعریف مشہور سے عدول کر کے اسکی دوسری تعریف بیان فرمائی۔

**قوله لابه بر دعیه**، تعریف مشہور پر جو دسوال دارد ہوتے ہیں ان میں سے پہلا سوال یہ کہ تعریف مشہور سے یہ استفادہ ہے کہ ناقض صرف تخلف کے ساتھ خاص ہے حالانکہ وہ لزوم محال کو بھی شامل ہے پس تعریف پانے اور اد کو جامع نہیں دوسرا سوال یہ کہ ناقض صفت ہے ناقض کی حالانکہ تعریف مشہور سے یہ استفادہ ہے کہ تخلف حکم کی صفت ہے لیس اس سے یہ لازم آیا کہ ناقض حکم کی صفت ہو حالانکہ وہ ناقض کی صفت ہے۔

وَمِكْنَةُ الْجَوَابِ عَنِ الدَّوْلَةِ بَأَنَّ الْمَرَادَ بِالْحَكْمِ مِنَ الدُّولَةِ أَعْمَّ مِنْ أَنْ يَكُونَ مَدْعَىً أَوْ عِبْرَةً فَإِنَّكُونَ الْمَعْنَى اِنْتَفَاعُ الدُّولَةِ بِحُجَّ وَجْهَيْنِ وَذَلِكَ يَكُونُ بِوَجْهِيْنِ اَحَدُهُمَا يَوْجَدُ الَّذِي لَمْ يَرَهُ وَلَمْ يَوْجَدْ اَمَّا الْمَدْلُوكُ فَفِيهَا كَا تَخْلُقُ الْمَشْهُورُ وَالثَّانِي اَنْ يَوْجَدُ وَلَا يَوْجَدُ مِنَ الدُّولَةِ اَصْلًا كَمَا اَذَا اسْتَنْزَمَ الْمَحَالُ عَلَيْهِ اَنَّهُ لَيْسَ بِظَاهِرِ مَلَكِ الْاِمْرَادِ فِي التَّعْرِيفِ وَعَنِ النَّاسِ بَأَنَّ الْمَعْرِفَةَ هُوَ الْنَّاقْضُ اَصْطَلَاحًا دُونَ الْلُّغُوْيِ الَّذِي هُوَ صَفَةُ اَنَّنَا نَاقْضٍ وَعَنْ اَنْهُ بِحُجَّ زَانَ يَكُونُ مَصْدَرًا مِبْنًا لِلْمَفْعُولِ

**تمحیہ** — اور ممکن ہے پہلی صورت کا اس طرح جواب دیا جائے کہ حکم سے مراد مدلول سے علام ہے اس بات سے کہ وہ مدعا ہو ریا اس کے علاوہ ہو لپس معنی ہوا مدلول کا استفادہ وجود دلیل کے ساتھ ہے اور دو دو طریقوں سے ہے ان میں سے ایک یہ کہ دلیل جس صورت میں پایا جائے اس مدلول نہ پایا جائے جیسے تخلف مشہور اور دوسری یہ کہ دلیل جس میں پایا جائے مدلول اس کا قطعاً نہ پایا جائے جیسا کہ جب محال کو مستلزم ہو زیادہ سے زیادہ یہ کہ وہ تعریف میں ظاہر دار ادہ کے مناسب نہیں اور دوسرا طریقہ اس طرح کہ معرف وہ ناقض اصطلاحی ہے ناقض لغوی نہیں جو کہ وہ صفت ہے ناقض کی اس کے باوجود جائز ہے وہ مصدر بینی المفعول ہو۔

**تشریح** — **قوله وممکن الْجَوَاب** :— یہ جواب ہے سوال اول کا کہ تعریف مشہور میں حکم سے مراد مدلول ہے اور مدلول سے مراد عام ہے کہ وہ مدعا ہو ریا اسکے علاوہ لپس اب تعریف مشہور کا معنی یہ ہو اک دلیل تو پایا جائے لیکن مدلول تخلف دستقی ہو اور مدلول کے دستقی ہوئی کی دلیل تو پایا جائے لیکن مدلول اس خاص جگہ میں دستقی ہو چاہے کسی دوسری جگہ میں پایا جائے دوسری صورت یہ کہ دلیل تو پایا جائے لیکن مدلول بالکل دستقی ہو۔

یہ دہ اس خاص جگہ میں پایا جائے اور نہ کسی درستی جگہ میں اور کسی درستی جگہ میں پائے جانے سے وہ محال گوستاخ  
ہو اور جو محال کوستاخ ہو وہ خود بھی محال ہوتا ہے۔

**قولہ غایتہ امداد**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف مشہور میں حکم سے مدلول مراد ہے پر کوئی ۲ احکام  
پیدا نہیں ہوتا تو پھر ما ان نے اس سے عدوں کے درستی تعریف کیوں بیان فرمائی؟ جواب یہ کہ تعریف میں لفظ سے وہ  
معنی مراد لیا جاتا ہے جو ظاہرہ مبتادر الی الفہم ہو اور تعریف مشہور میں پیدا نکلے حکم سے مدلول مراد لینا ظاہرہ مبتادر الی الفہم نہیں  
اسے اس سے عدوں کے درستی تعریف بیان فرمائی۔

**قولہ عکس انتانی بیان المعرف**، اس عبارت سے سوال دوم کے دو جوابات دیے گئے ہیں ایک یہ کہ ناقض کے دو  
معنی ہیں ایک بغیر اور دوسرا اصطلاحی اور تعریف مشہور ناقض کا اصطلاحی معنی ہے اور ناقض صفت ہے ناقض کی دو معنی لغوی  
ہے اس سے یہ لازم ہیں آنکہ ناقض کی صفت ہو۔ ممکن ہے ناقض اصطلاحی حکم کی بھی صفت ہو۔ دوسرا جواب  
یہ کہ ناقض صدر ہے اور صدر کبھی بینی اللفاظ عسل ہوتا ہے اور کبھی بینی للهفتوں اور ناقض جو ناقض کی صفت ہے وہ بینی اللفاظ  
ہے لیکن بیان مراد صدر بینی للهفتوں ہے اور حکم کی صفت ہے بینی یہ ہوگا کہون الحکم منقوصاً۔

وَيُرِدُ عَلَى التَّعْرِيفَتِ أَنَّ النَّاقْضَ حِسْبُ الْاَصْطَلَاحِ فَنَدِيلُهُ عَلَى مَعْنَىٰ اَثْرِينِ اَحَدٌ هُوَ النَّاقْضُ الْعَرْفَاتِ  
طَرْداً اَوْ عَكْسًا وَالثَّانِي الْمَنَاقِضَةُ الَّتِي سَبَقَ ذِكْرَهَا وَكَمْ يُخْفِي عَلَيْكَ اَنَّ الْعَرْفَ هُوَ النَّاقْضُ اَمْ الْمَقْابِلُ الْمُنْتَجِعُ  
الْسَّابِقُ ذِكْرُهُ الْوَارِدُ عَلَى دُلِيلِ الْمَعْلُولِ فَلَا ضِيرٌ فِي خَرْجِ اَنْفَوْضِ الْوَارِدِ وَعَلَى التَّعْرِيفَاتِ مِنَ التَّعْرِيفِ۔

**ترجمہ**۔ اور مذکورہ دو لذوں تعریفوں پر یہ سوال وارد ہوتا ہے کہ ناقض بانتبار اصطلاح کے کبھی درستی دو  
معنوں پر بولا جاتا ہے جن میں سے ایک تعریفات پر ناقض ہے طرد و عکس کے اعتبار سے اور دوسرا وہ مناقض ہے جو  
ساتھی میں مذکورہ اور آپ پر چھپی نہ رہتے کہ معرف وہ ناقض ہے جو اس سخ کے مقابل ہے جو ماقبل ہے جو ماقبل میں مذکورہ ہے  
اور عسل کی دلیل پر وارد ہے لیس ان ناقضوں کے خارج ہونے میں کوئی مفارقاً نہیں جو تعریفات پر وارد  
ہوتے ہیں۔

**تمثیلی قولہ ویرج علی التعریفیت**۔ اس عبارت سے ما ان کی تعریف اور تعریف مشہور دو نوں  
پر دو سوال وارد ہوتے ہیں ایک یہ کہ ناقض اس اعتراض کو بھی کہا جاتا ہے جو تعریفات پر جام و مالع ہوئی کے اعتبار وارد  
ہوتا ہے لیکن ظاہر ہے اس پر ناقض کی نہ ہی تعریف یعنی ابظاں دلیل صادق آئی سے اور نہ درستی تعریف یعنی تخلف  
حکم صادق آئی سے کیونکہ تعریفات تصورات ہوتی ہیں اور ابظاں دلیل میں دلیل تسدیق ہے اسی طرح تخلف

عن الدليل میں دلیل تقدیم ہے۔ دو سوالوں یہ کہ نقض منع کو کہا جاتا ہے لیکن اس پر مذکورہ دلوں تحریفوں میں سے کوئی بھی صادق نہیں آتی کیونکہ نقض میں ثابد کا ہوتا فرضی ہے اور نہیں میں سند تو ہوتا ہے لیکن ثابت ہٹلوا نہیں ہوتا۔

**قولہ لا يخفى عدیث۔** یہ جواب ہے مذکورہ دلوں سوالوں کا میکن لف و لش غیر مرتب کے طور پر پہلا سوال کا جواب لواردہ علی دلیل ہے بعد میں اور رد سے سوال کا جواب حوالہ نقض المقابل الحجت ہے یہی دیگریاں ہے خلافہ سوال اول کے جواب کا یہ کہ ماقبل میں نقض کی جو در تعریفیں گزریں وہ مطلق نقض کی نہیں بلکہ اس خاص نقض کی ہیں جو علی دلیل پر وارد ہے پس اگر نقض کی اس تعریف سے تعریفات پر جایں وہ ایسے ہو شیکے انتبار سے وارد ہونے والوں خارج ہو جائے تو کوئی مفہوم نہیں کیونکہ وہ محلل کی دلیل پر وارد ہے خلاصہ سوال دوم کے جواب کا یہ کہ نقض کی مذکورہ دلوں تعریفی اس نقض کی ہیں جو اس نئے مقابل ہے جو ماقبل میں مذکور ہوا۔ منع کو مطلق نقض نہیں کہا جاتا کیونکہ منع کو جب بھی نقض کہا جاتا ہے مقید ہے تفصیلی معینی نقض تفصیلی کہا جاتا ہے۔

شَهِدَ الْأَسْوَلَةُ الْمَسْوَعَةُ الْوَارِدَةُ مَعْلَمٌ دَلِيلٌ لِلْعَلَمِ ثَلَاثَةُ الْمَنْعُ وَالنَّفْعُ وَالْمَعَارِضُ فَالْأَدَلَّةُ  
ما عرفتُ وَالثَّالِثُ مَا هُنْكُو لِبِقُولِهِ وَالْمَعَارِضُ إِقَامَةُ الدَّلِيلِ عَلَىٰ خَلَافِ مَا أَقَامَ الدَّلِيلُ عَلَيْهِ فَهُمْ  
وَالْمَرَادُ بِالْخَلَافِ مَا يَنْبَغِي مَدْعَىٰ لِخُصُمٍ سَوَادُ كَانَ لِتَقْيِيدِ الْمُسَادِي لِتَقْيِيدِهِ وَالْخَصُّ كَمَا يَغَيِّرُهُ  
مَطْلُقاً كَمَا يَشَرِّبُ لِفَظُ الْخُصُمِ لَانَهُ أَعْلَمُ تَحْقِيقَ الْمَحْسُومِ فَوَكَانَ عَدُولُ دَلِيلٍ أَحَدٍ هَمَّا مَنَّا فِي عَدُولٍ  
**دلیلِ الآخر**

**ترجمہ:** پھر وہ سوالات جسمکوئی ہیں اور وارد ہیں مسئلہ کی دلیل پر تین ہیں۔ منع اور نقض اور معارضہ پس اول دلوں ذہ ہیں جسکو آپ نے پہچانا اور تسری وہ ہے جس کو ما ان نے اپنے اس قول سے تغیر فرمایا اور لاعزہ کہتے ہیں جس رخصم نے دلیل قائم کی ہے اسکے خلاف اپر دلیل قائم کرنیکو اور خلاف اسے مراد وہ ہے جو خصم کے عین کے منافی ہو۔ اس سے اس کی نقیض ہو یا اس کی نقض کا مساوی ہو یا اس سے خص ہو۔ اس کا مطلق "اعتراف" ہو جیسا کہ لفظ خصم اس کا اشارہ کرتا ہے کیونکہ معاہدت متحقق ہوتی ہے اگر ان دلوں میں سے کسی ایک کی دلیل کا دلوں دوسری کی دلیل کے دلوں کا منافی ہو۔

**تشریح:** **قولہ شَهِدَ الْأَسْوَلَةُ** یہ آیوں الی عبارت کا ماقبل کے ساتھ ربط کا بیان ہے کہ مسئلہ و مردی کی دلیل پر جو تین طرح کے سوالات وارد ہوتے ہیں (۱) منع (۲) نقض (۳) معارضہ۔ ان میں سے

اول دو نوں کا ذکر چونکہ ماقبل میں ہو چکا ہے اسلئے اب اخیر یعنی معارضہ کو بیان کیا جاتا ہے۔

**بیانہ المعارضۃ**، معارضہ کہتے ہیں جس پڑھم نے دلیل قائم کیا ہے اسکے خلاف پر دلیل قائم کرنے کو یعنی یعنی جس پر دلیل قائم کر کے ثابت کیا ہو تو اس اسکے خلاف پر دلیل قائم کر کے اسکو ثابت کرنے کو معارضہ کہا جاتا ہے۔  
**قولہ والما رد بالخلاف**، تعریف میں جو خلاف مذکور ہے اسکے معنی کو بیان کیا جاتا ہے کہ خلاف  
 ہے مراد مطلقاً خلاف نہیں بلکہ وہ ہے کہ سائل کا مدعاً خصم کے مدعاً کے خلاف ہو ہو عالم ہے سائل کا مدعاً خصم کر رہی  
 ہے نتیجے کے مادی ہو یا غیر مادی سے اخصل ہو۔

**قولہ کمایشور**۔ یہ جواب ہے اس ہواں کا کہ خلاف سے مراد مطلقاً خلاف نہیں بلکہ وہ ہے جو مطلب  
 میں مذکور ہے یہ کیسے معلوم ہوا؟ جواب یہ کہ لفظ خصم چونکہ اس بات پر قریب ہے کہ خلاف سے اس کا معنی مطلقاً خلاف  
 نہیں بلکہ وہ ہے جو ماقبل میں مذکور ہے کہ ایک کی دلیل کا مدلول دوسری کی دلیل کے مدلول کا منافی ہو یعنی کہ دلیل سے  
 کے نوٹ اور بینیں الحنین میں مطلقاً خلاف تو ہے لیکن اگر کوئی دسرا دلیل کے نوٹ کے بجائے بس انہی دلیل سے تو  
 اسیں کوئی اختلاف نہیں البتہ اختلاف اس وقت ہوتا جبکہ بینیں الحنین کے بجائے پندرہ اعضاً دے یا بیش  
 یوں دے۔

**فَإِنْ اتَّحَدَ دَلِيلُهَا بَيْنَ اتَّحَدَ فِي الْمَادِ كُوْنَةِ الصُّورَةِ جَمِيعًا كَمَا فِي الْمَغَالِطَاتِ الْعَامَةِ الْوَرَدِ أَوْ صُورَتِهَا فَقُطِّبَانِ**  
**أَتَّحَدَ فِي الصُّورَةِ فَقُطِّبَ بَيْنَ يَكُونُنَا عَلَى الظَّرِبِ الْأَوَّلِ مِنَ الشُّكْلِ الْأَوَّلِ مَعَ اخْتِلَافِهِمَا فِي الْمَادِ كُوْنَةِ مُعَارِضَةِ**  
**بِالْقُلْبِ إِنْ اتَّحَدَ دَلِيلُهَا وَمُعَارِضَتِهِ بِالْمُثْلِثِ إِنْ اتَّحَدَ صُورَتِهِمَا وَلَا إِنْ لَمْ يَتَّحِدَا كُلُّ صُورَةٍ**

### وَلَامَارَةٌ مُعَارِضَةٍ بِالْغَيْرِ

**ترجمہ** — (اسیں اگر مدعاً اور خصم دو نوں کی دلیلیں متحدوں ہوں) باس طور کہ دو نوں مادہ و صورت میں ایک  
 ساتھ متحدوں جیسا کہ مغالطات عامۃ الورود میں (یا ان دو نوں کی) صرف (صورت متحدوں) باس طور کہ دو نوں  
 صرف صورت میں متحدوں باس طور کہ وہ دو نوں شکل اول کی ضرب اول پر ہوں ان دو نوں کا مادہ میں اختلاف کے  
 ساتھ (تو معارضہ بالقلب ہے) اگر دو نوں کی دلیلیں متحدوں (اور معارضہ بالمثل ہے) اگر دو نوں کی صورت متحدوں  
 ہوں (ورنہ یعنی اگر دو نوں نہ صورت میں متحدوں اور نہ مادہ میں (تو معارضہ بالغیر ہے)

**تشریح** — بیانہ فان اتحداً: اکثر مصنفوں کا چونکہ یہ طریقہ رہا ہے کہ وہ شیخی کی تعریف  
 کے بعد اس کی تقسیم کو بیان کرتے ہیں اسلئے یہاں یعنی معارضہ کی تعریف کے بعد اس کی تقسیم کو بیان کیا جاتا ہے۔

کو اسکی تین قسمیں ہیں (۱) معارضہ بالقلب (۲) معارضہ بالمثل (۳) معارضہ بالبیرونی حصر اس کی یہ ہے کہ معارضہ سیں دو نوع ہے  
دلیلیں صورت دنادہ دلوں میں متجدد ہیں یا نہیں اگر دلوں میں متجدد ہیں تو معارضہ بالقلب ہے جس کو معارضہ فیہا معارضہ  
بھی کہا جاتا ہے اور اگر دلوں میں متجدد نہیں بلکہ صرف صورت میں متجدد ہیں تو وہ معارضہ بالمثل ہے اور اگر نہ صورت  
میں متجدد ہوں اور نہ صورت دنادہ میں تو وہ معارضہ بالغیر ہے خلا احمد یہ کہ معارضہ بالقلب وہ ہے جس میں دلوں دلیلیں مادہ  
صورت دلوں میں متجدد ہوں اور معارضہ بالمثل وہ ہے جس میں دلوں دلیلیں کی صورت متجدد ہوں اور معارضہ  
بالغیر ہے جس میں دلوں دلیلیں نہ صورت میں متجدد ہوں اور نہ صورت دنادہ ہے۔

قولہ بان احتمال المادہ :- مذکورہ تینوں اقسام کے درمیان مثلالوں کے ذریعہ واضح کیا جاتا ہے کہ  
معارضہ بالقلب وہ ہے جس کی دلوں دلیلیں مادہ و صورت میں متجدد ہیں یعنی مدعی و خصم دلوں کی دلیلیں مادہ و صورت  
دلوں میں متجدد ہوں چنانچہ دلوں دلیلیں شکل اول کی مشتملاً ضرب اول یا ضرب ثانی پر ہوں اور دلوں کے الفاظ علیحدہ  
نہ ہوں بلکہ ایک ہوں۔

قولہ بان احتمال في الصورۃ :- یعنی معارضہ بالمثل وہ ہے جس کی دلوں دلیلیں کی صورت متجدد  
ہوں یعنی مدعی و خصم دلوں کی دلیلیں صرف صورت میں متجدد ہوں مادہ میں نہیں مشتملاً دلوں کی دلیلیں شکل اول  
کی ضرب اول ہوں لیکن مادہ دلوں کے الگ الگ ہوں یعنی دلوں دلیلیں کے الفاظ علیحدہ ہوں شرح میں لفظ  
فقط اور سابق میں لفظ جمیعاً سے دلوں قسموں میں فرق کو واضح کرنے کیلئے بیان کیا گیا ہے۔

قولہ وان لم تجده :- یہاں دو چیزیں بیان کی گئیں ہیں ایک یہ کہ متن میں الاحرف استثنائیں  
بلکہ و ان لم تجده کا مخفف ہے جو قاعدہ یہ ملوں سے والا ہو گیا ہے جیسا کہ الشرح میں اسکی تفصیل موجود ہے  
دوسری یہ کہ ما قبل میں چیزیں اشبانی طور پر مذکور ہوں اور ان کے بعد جب لفظ آجائے تو لفظ کا تعلق ہر ایک کے  
ساتھ ہو گا اور سابق میں مادہ و صورت دلوں چونکہ مثبت طور پر مذکور رکھیں اسلئے لفظ کا تعلق صورت مادہ  
دلوں کے ساتھ ہے کہ دلوں دلیلیں ایک دوسرے کے ساتھ نہ صورت میں متجدد ہوں اور نہ مادہ میں لیسو  
معارضہ بالغیر ہے۔

قَدْ سُرَّ مَعْنَىٰ قُدْسٌ مِّنْهُ فِيمَا نَقَلَ عَنْهُ الْمَعَارِضَةُ بِالْقَلْبِ تَوْجِيدٌ فِي الْمَنَالَاتِ الْعَامَّةِ الْوَرَوِيِّ كَمَا يَقَالُ  
الْمَدْعَى ثَابِتٌ كَانَ لَوْمٌ بِكِنْ المَدْعَى ثَابَتًا لَكَانَ ثَقِيقَةٌ ثَابَتًا عَلَىٰ تَقْدِيرِ أَنَّ يَكُونَ ثَقِيقَةً ثَابَتًا كَانَ شَيْءٌ  
مِّنَ الْأَشْيَا ثَابَتًا فَلَمْ مِنْ هُنَّ الْمَقْدِنَاتِ هُنَّ الْشَّرْطِيَّةُ إِنْ لَحِصْ بِكِنْ المَدْعَى ثَابَتًا كَانَ شَيْءٌ

من الاشياء ثابتًا وينعكس بعكس النقيض إلى هذات لم يكن شيءٌ من الاشياء ثابتًا لكان المدعى ثابتًا  
انه كلامٌ فلي قوله توجدي في المغالطات اشارهً إلى اسماً لا توجد في الدليل العقليه الفرق وقد يقع  
في القياسات النقيض ايضاً كما اذ قال الحنفي مصحح الرأس ركن من اركان الوضوء فلا يكفي ان كل ما يطلق عليه  
اسمَ سُمْ كفرين الوجه في قوله الشافعى معاذ اللهً المسمى ركنٍ منها فلا يقدر بالريج كفرين الوجه

**ترجمہ** — مصنف قدس سرخ نے اس چیز کے متعلق فرمایا جو ان سے منقول ہے کہ معارضہ بالقلب بخلاف  
عامة الورود میں پایا جاتا ہے چنانچہ کہا جاتا ہے کہ مدعاً ثابت ہے کیونکہ مدعاً الگ ثابت نہ ہو تو اس کی نقيض ثابت  
ہوگی اور اس تقدیر پر کہ اس کی نقيض ثابت ہے تو شئی من الاشياء ثابت ہوگی تو ان مقدمات سے یہ شرطیہ لازم  
آنے کا کہ مدعاً الگ ثابت نہ ہو تو شئی من الاشياء ثابت ہوگی اور وہ اس امر کی طرف عکس نقيض ہو گا کہ الگ شئی من  
الاشیاء ثابت نہ ہو تو مدعاً ثابت ہو گا۔ کلام مصنف کا نام ہو گیا پس ان کے قول میں توجیہ المغالطات اس امر پر  
اشارہ ہے کہ وہ دلائل عقلیہ خوفزدہ میں پایا نہیں جاتا اور کبھی قیاسات فتحیہ میں پایا جاتا ہے جیسا کہ حنفی نے کہا کہ سع  
راس ارکان و صنویں سے ایک رکن ہے پس اس کا اقل کافی نہ ہو گا جیسا پر اسم مصحح اطلاق کیا جاتا ہے جیسے چہرہ کو ہونا  
پس امام شافعی نے فرمایا مصحح کا معارضہ کرتے ہوئے کہ وہ اس کا درکار ہے پس ریج کے ساتھ معتبر نہ ہو گا جیسے کہ چہرہ کو ہونا  
**تشريع** — قوله قال المصنف : ماتن جب اپنے متن پر کوئی حاشیہ لکھے تو اس کو مہینہ کہا جاتا  
ہے شرح میں یہاں اس مہینہ کو نقل کر کے اس کی وضاحت بیان کی جاتی ہے۔ معارضہ بالقلب کی مثال کو  
بیان کیا گیا ہے لیکن شرح میں معارضہ بالمثل اور معارضہ بالغیر کی شان کیا گیا ہے اور معارضہ بالقلب کی شان کو جیسا

**قوله** توجیہ المغالطات : یعنی معارضہ بالقلب مخالفہ عامة الورود میں پایا جاتا ہے اور مغالطہ  
عامة الورود سے جس مدعاً و مقصود کو ثابت کرنا چاہیں وہ اس سے ثابت کیا جائے گا وہ مشکل ہے کہ مدعاً و مقصود ہے ایسا  
ہے کہ رسول اللہ عالم الغیب ہے اور دعویٰ یہ ہے کہ مدعاً ثابت ہے کیونکہ اگر اس کو ثابت نہ ہانا جائے تو اس کی دلیل  
اس ریج دیجا یعنی کہ مدعاً الگ ثابت نہ ہو تو اس کی نقيض ثابت ہوگی چنانچہ کہا جائے گا لوم کیونکہ المدعی ثابت اکان نقيضہ  
ثابت ای دلیل کا صفری ہو گا اور کبھی یہ ہو گا کہ جب بھی اس کی نقيض ثابت ہوگی تو شئی من الاشياء ثابت ہو گی چنانچہ  
کہا جائیگا کہ اکان نقيضہ ثابت اکان شئی من الاشياء ثابت اکان شئی من الاشياء ثابت اکان شئی من الاشياء  
ثابت اکان نقيضہ ثابت اکان شئی من الاشياء ثابت ہوگی اور شیخہ اس کا صحیح ہے یا عذر اس کو معلوم کرنے کیلئے  
اس کا عکس نقيض نکالا جائے گا اگر عکس نقيض صحیح ہے تو شیخہ کو بھی صحیح مانا جائے گا اور اگر عکس نقيض عذر طے ہے تو شیخہ کو

بھی فقط مانا جائے گا کیونکہ اس کا عکس قیضی ہے ان لم یک شیخ من الاستیار ثابت آکان المدعی ثابتًا اور یہ غلط ہے کیونکہ  
مدعی بھی شیخ من الاستیار ہے اور جب شیخ من الاستیار ثابت نہ ہو تو مدعی بھی ثابت نہ ہو گا تو جب عکس نقیض غلط ہو  
تو نتیجہ بھی غلط ہو گا اور یہ غلط اسلئے لازم آیا کہ مدعی کو ثابت نہیں مانا گیا تھا لہذا ثابت ہر اک مدعی ثابت ہے۔

**قولہ** فی قوله توحید، اس عبارت سے عبارت مذکورہ توحید فی المقالات کا فائدہ بیان

کیا جاتا ہے کہ اس سے یہ استفادہ ہوتا ہے کہ دلائل درج کے ہوتے ہیں ایک دہ ہیں جن میں مغالطہ ہوتا ہے ان کو مغالطہ  
عامة الورود کیا جاتا ہے اور دوسرے وہ دلائل ہیں جو عقلیہ مختصر ہوتے ہیں ان کے اندر ہرگز مغالطہ نہیں ہوتا اپنے معارضہ  
با تقلب مغالطہ عامة الورود میں پایا جائیگا لیکن دلائل عقلیہ مختصر میں نہیں۔

**قولہ** قد لیق، یعنی معارضہ بالقلب جس طرح مغالطہ عامة الورود میں پایا جاتا ہے اسی طرح تیارات

نعتیہ میں بھی اور دہ اس طرح کہ حنفی کے نزدیک دھنوں میں جو نکہ رب راس کی سچ فرض ہے اور اس سے کم پر جائز نہیں اسلئے  
حنفی معلل نے رب راس کے سچ کی فرضیت پر سید مسیل دیا کہ مسح الراس رکن من ارکان الوضوء دکل رکن من ارکان الوضوء  
لا یکفی اقل ماء طلاق علیہ امسنة کفیل الوجہ فامسح لا یکفی علیہ اقل ماء طلاق علیہ اسمه یعنی مسح ارکان دھنوں میں سے ہے اور ارکان  
ومنوا میں سے کسی رکن کا اقل رکن پر افلاف کافی نہیں جس طرح کچھ جو دھنولینے کو شرعاً میں ملحوظ نہیں کہا جاتا پر مسح  
راں بھی رکن و منوا میں سے ہے لہذا اس میں اقل رکن ایک دو بالوں کے چھوٹے کو سچ نہیں کہا جاتا اسلئے رب راس کی سچ فرض  
ہوں اس سے کم جائز نہیں اور شافعی کے نزدیک جو نکہ رب کی مقدار ضروری نہیں اس سے کم پر جائز ہے خواہ ایک  
دو بالوں پر ہی کیوں نہ ہو کیونکہ سچ کا معنی چھوٹا ہے اور یہ ایک دو بالوں کے چھوٹے سے بھی حاصل ہو جاتا ہے۔ اسلئے شافعی  
معارضہ نے دلیل نذکور پر معارضہ بالقلب کر کے یہ کہا امسح رکن من ارکان الوضوء دکل رکن من ارکان الوضوء لا یقدر بالرجح  
کفی الوجہ فامسح لا یقدر بالرجح۔ یہ معارضہ بالقلب اسلئے ہے کہ دونوں دلیلوں کا تیاس اس ایک ہے وہ شکل اول کی تقریب  
اول ہے ان دونوں کا صغری ایک ہے البتہ کبھی میں بھر فرق ہے۔

وَإِنَّ الْمَعْرِفَةَ بِالْمُشَكِّنِ فَمِمَا إِذَا قَالَ الْمُعْلِلُ الْعَالَمُ مُحْتَاجٌ إِلَى الْمُوْثِرِ وَكُلُّ مُحْتَاجٍ إِلَيْهِ حَارِثٌ فَهُوَ حَارِثٌ يَقُولُ  
الْمَعْرِفَةُ الْعَالَمُ مُسْتَضِيٌّ عَنِ الْمُوْثِرِ وَكُلُّ مُسْتَغْنٍ عَنْهُ قَدِيمٌ فَهُوَ قَدِيمٌ فَالدَّلِيلُ لِيَلَانٌ مَحْدُونٌ أَنِّي فِي الْعَوْرَةِ كَلِمَةٌ فَا  
مِنْ ضَرِبٍ وَأَحَدٍ مِنْ الشَّكَنِ الْأَدَلِ وَإِذَا قَالَتِ الْمَعْرِفَةُ لِوَكَانَ الْعَالَمُ حَادِثًا لِمَا كَانَ مُسْتَغْنِيًّا لِكُلِّهِ مُسْتَغْنِيٌّ

— فلیس بخاریٰ کا بنت معارضہ بالغیر —

**ترجمہ:** اور لیکن معارضہ بالمشکل اسی جیسا کہ جب معلل نے کہا کہ اس المحتاج ہے موثر کا اور ہر دو مشی جو

موثر کا محتاج ہو وہ حادث ہے معارض کی کافی موثر سے مستغفی ہے اور ہر دوہ شئی جو موثر سے مستغفی ہو وہ قدیم ہے پس عالم قدیم ہے لہذا دوہ دلیلیں صورت میں محدود ہیں کیونکہ دوہ دلوں شکل اول کی طرف اول میں ہے اور جب معارض نے کہا کہ اگر عالم حادث ہوتا تو وہ مستغفی ہوتا لیکن وہ مستغفی ہے لہذا دوہ حادث نہیں تو وہ معارضہ بالغیر ہے۔

**تشریح:** — قولہ واما المعارضہ: یہ مثال ہے معارضہ بالمثل کی کہ معلل نے مشائیہ دعویٰ کیا کہ عالم حادث ہے اور اسپر بیدلیں کی کہ العالم محتاج الی الموثر و کل محتاج الی الموثر حادث فی العالم حادث تو اسپر معارضہ نے معارضہ بالمثل کرتے ہوئے یہ کہا کہ العالم مستغن عن الموثر و کل مستغن عن الموثر قدیم فی العالم قدیم پس اسمیں مدعا و دلائل دلیل کی دلیلیں صورت میں محدود ہیں کہ دلوں شکل اول کی طرف اول ہیں لیکن مادہ میں اختلاف ہے کیونکہ ایک دلیل کے الف دوسری دلیل کے الفاظ سے مختلف ہیں۔

**قولہ:** و اذا قال المعارض: یہ مثال ہے معارضہ بالغیر کی کہ معلل نے مشائیہ طریقہ مذکور العالم حادث کو دلیل مذکور یعنی العالم محتاج الی الموثر و کل محتاج الی الموثر حادث سے ثابت کیا تو معارضہ نے اسپر معارضہ بالغیر کرتے ہوئے کہا کہ لوگان العالم حادثاً لامکان مستغفیاً لکنہ مستغن نہیں بحاجت ہے۔ اسمیں معلل دلائل کی دلیلیں جزوئی پس میں نہ صورت میں تقدیر ہیں اور نہ مادہ میں صورت میں اسلئے نہیں کہ پہلا قیاس اقتدار ہے اور دوسرا استثنائی اور مادہ میں اسلئے نہیں کہ دلوں کے الفاظ علیحدہ علیحدہ ہیں۔

**قولہ** يصدق التعریف علی تخلیل المعلل الاول: بعد ما عارضه السائل واجوب عنه انه معارض على اختيار المصنف كما صحیح ولو سلم عدم کونہ معارضہ کا ہو مختار بغیرہ، لیکن ان يقال ان المراد بالجفم العلل الاولى المثبتة لمن عاوه بالدلیل لا المعارض

**ترجمہ:** — پھر کہا گیا تعریف معلل اول کی تخلیل پر صادق آتی ہے بعد اس چیز کے جس کا سائل معارضہ کرے اور جواب اسکی طرف سے یہ ہے کہ وہ معارضہ ہے اختار مصنف پر جبکہ عقریب اسے کہا اگر اس کا معارضہ نہ ہونا تسلیم کر دیا جائے جیسا کہ وہ اس کے غیر کا مختار ہے مکن ہے یہ کہا جائے کہ خصم سے مراد محلل اول ہے جو اپنے مدعا کو دلیل سے ثابت کرنیوالا ہے۔ معارض نہیں۔

**تشریح:** — قولہ نقدیل: یہ اختراع ہے معارضہ کی تعریف مذکور پر کہ وہ دخون غیر سے مانع نہیں کیونکہ دلائل کی کہ معارضہ بعد معلل اول کی تخلیل پر صادق آتی ہے اسلئے کہ معارضہ وہ ہے کہ مدعا نے دلیل کے ساتھ جو مدعا شایستہ کیا ہے سائل اسکے خلافاً کو دلیل کے ساتھ ثابت کرے اور سائل کے معارضہ کے بعد خصم کا

هي الدلائل الامامية او سلطاناً لترازها عن تعين المدعى وقت منها على ما ينتهي الى البحث الى ومقابلة هي المقدمة التي ينتهي البحث اليها من المفروريات والتقنيات المسألة عند المحض مثل الدليل والدلائل واجتماع التقنيات وغيرها فانه اذا ينتهي البحث الى المقدمات الفردية او الطلقية المسألة عند المحض القطع وتم

**ترجمہ** — اور جب ماقن مقدمہ سے فارغ ہو جکے اور اس فن کا موضوع وہ بحث ہے جو نکلے اسکی کیفیتوں سے بحث کی جاتی ہے تو انہوں نے ابجات میں لگنے کا رادہ فرمایا تو سب سے پہلے اجزاز بحث کو بیان کیا اور فرمایا (پھر بحث کے تین اجزاء اہیں پہلا جزء سبادی ہیں وہ تعین مدعی کو کہا جاتا ہے جیکہ اسکی خواہ ہوئے) جب وہ متعین ہیں تو یہ معلوم نہ ہو گا کہ عدل کی دلیل کی دلیل دہ اس کا مشتبہ ہے یا نہیں (اور دوسرا جزء اوسا ہیں اور وہ دلائل ہیں اسکا نام اوساط اسلئے رکھا جاتا ہے کہ وہ مورخ ہے تعین مدعی سے اور مقدمہ ہے اس امر پر بحث اسکی طرف سنتی ہوتی ہے (اور تیسرا جزء مقاطعہ ہیں اور مقدمات ہیں جن کی طرف بحث کی انتہا و خاتمه ہوتا ہے خواہ مقدمات فردویہ ہوں یا تینی مقدمات ہوں جو خصم کے نزدیک مسلم ہیں) جیسے در دلیل اور اجتماع تقنيات دیگر حاکیونکہ بحث جب مقدمات فردویہ کی طرف سنتی ہوتی ہے یا لیسے مقدمات تقنيات کی طرف جو خصم کے نزدیک مسلم ہیں تو بحث منقطع و تمام ہو جاتی ہے۔

**لہشتیح — قولہ، ولما فرغ** — یہ آنہ توں ای عبارت کا مقابلہ کے ساتھ ربط کا بیان ہے کہ متن جو رسالہ نشریفیہ ہے وہ تین اجزاء پر مشتمل ہے (۱) مقدمہ (۲) ابجات (۳) خاتمه اور جب جزء اول جو مقدمہ ہے اس سے فارغ ہو جکے تواب جزو دم جو ابجات ہے۔ اس کو بیان کیا جاتا ہے کہ ابجات جمع ہے بحث کی اور بحث مسلم مناظرہ کا موضوع ہے جس کی کیفیتوں اور عوارض ذائقہ سے اسلام میں بحث کی جاتی ہے۔

**بیانہ شرح للبحث** : رسالہ نشریفیہ کا جزء دوم جو بحث ہے اس کے بھی تین اجزاء ہیں (۱) سبادی (۲) اسلاط (۳) مقاطعہ۔ سبادی تعین مدعی کو کہا جاتا ہے اور تعین مدعی سے مزادہ یہ ہے کہ مدعی الگ خخفی ہو تو اس میں کیلئے فردویہ کو دہ مدعی سے مدعی تعین کرنے تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ مدعی کی دلیل مدعی کیلئے مشتبہ ہے یا نہیں۔ **بیانہ اوساط** یعنی بحث کا دوسرا جزء اوساط ہیں اور وہ ان دلائل کو کہا جاتا ہے جو سبادی و مقاطعہ کے درمیان ہوتی ہیں پر لعینی وہ تعین مدعی سے مورخ ہوتی ہیں اور جس کی طرف بحث کی انتہا ہوتی ہے اس پر مقدمہ ہوتی ہیں **بیانہ مقاطعہ** یعنی بحث کا تیسرا جزء مقاطعہ ہیں اور وہ ان مقدمات کو کہا جاتا ہے جن پر بحث کی انتہا

بہوتی ہے اور مقدمات عام ہی کہ بدیہیات ہوں کہ جن کا الکار ممکن ہوں یا لیسے للذیات ہوں کہ جو خصم کے لادیک  
مدم ہیں جیسے دور و سلس و اجتماع لقیفین دار لفاف لقیفین دعیہ کیوں کہ ان تک پہنچنے کے بعد بجٹ ختم و مغلوب  
اور تمام سو جاتی ہے۔

ثُمَّ قَالَ الْمُصْنَفُ فِيمَا نَقَلَ عَنْ رَأْيِ عُلَمَاءِ السَّائِلِ إِنَّ الْوَاجِبَ عَلَى السَّائِلِ إِنْ يَطْالِبَ أَوْ كَمَا أَمْكَنَهُ مِنَ التَّعْرِيفِ وَمِنْ دَرَجَاتِ  
الْمَدَى وَتَعْقِينِ الْجُبُوتِ وَتَعْمِيزِهِ عَنْ سَائِرِ الْأَحْوَالِ كَمَا أَنَا وَعَنِ الْمَعْلُومِ أَنَّ النِّيَّةَ لِيَسْتَ لِبْشَرًا فِي الْوَصْنُوْعِ  
فَيَنْبَغِي لِالسَّائِلِ إِنْ يَقُولَ مَا النِّيَّةُ وَمَا الْشَّرْطُ وَمَا الْوَصْنُوْعُ فَقَالَ الْمَعْلُومُ النِّيَّةُ وَقَدْ أَسْبَابَهُ إِلَصْلَةٍ  
أَوْ قَدْ أَمْتَشَالٍ الْأَمْرُ وَالشَّرْطُ أَمْرٌ خَارِجٌ يَتَوَقَّعُ عَلَيْهِ الشَّيْءُ وَغَيْرُ مُوْثِقٍ وَالْوَصْنُوْعُ عَنْدُ الْاعْضَانِ إِلَّا  
وَبَعْدَ الرَّاسِ ثُمَّ يَقُولُ السَّائِلُ عَدْمُ شُوَطِ النِّيَّةِ بِأَيِّ مَدْبُرٍ وَبَأَيِّ قَوْلٍ فَيَقُولُ الْمَعْلُومُ بِمَذْهَبِ الْبَشِّرِ

حَدِيفَةَ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى حَلَالٌ فَاللَّهُ شَفِيعٌ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى كُلَّ دَمَّةٍ

**ترجمہ:** — پھر مصنف نے اس چیز کے متعلق فرمایا جوان ہے منقول ہے کہ آپ جانشی کا ایک سلسلہ پڑیہ واجب  
ہے کہ جن چیزوں کی طلب ممکن ہو سب سے پہلے وہ ان کا مطلبہ کرے یعنی مدعا کے مفردات کی تعریف تعین بجٹ اور  
بحث کے بغیر احوال سے تمیز کا مطلبہ کرے مثلاً معامل مدعا نے یہ دعویٰ کیا کہ نیت و صنور میں شرعاً نہیں تو سائل  
کیلئے یہ کہنا مناسب ہے کہ نیت کیا چیز ہے اور شرعاً کیا ہے اور وہی کیا ہے ؟ تو معامل کچھ گا کہ نیت غائز کیلئے  
سماح ہونے کا قصد کرنا یا امثال امر کا قصد کرنا ہے اور شرعاً وہ امر خارج ہے جسی پر شعبی موتوں ہے اور اسیں  
موڑ نہیں اور حب و صنور ارضانہ شکار کا دھونا اور سر کا سچ کرنا ہے پھر ایک کہنے گا کہ نیت کا شرعاً نہ ہونا کس نہیں  
ہیں ہے اور کس کا قول ہے ؟ تو معامل کچھ گا کہ وہ امام ابو حنیفہ کے مذہب میں ہے امام شافعی اس کے خلاف ہیں  
مصنف کا کلام تام ہو گیا۔

**لَفْشِ رَجِحٍ — قَوْلُهُ ثُمَّ قَالَ الْمُصْنَفُ : أَسْتَعِنُ بِمَا تَنْزَهُنِي لِكَحْمَاهُ بَهْجَسِ كُوْثَارِحَ نَزَلَ**  
اکے اسلکی وضاحت بیان کیا ہے ساتھ ہی اسپر وارد ہونیوالا سوال کا جواب لبھی دیا ہے۔ نہیں میں یہ ہے کہ ایک  
کیلئے سب سے پہلے یہ ضروری ہے کہ اس کیلئے جن چیزوں کی طلب ممکن ہوں کا مطلبہ کرے مثلاً مدعا و مدعون  
کے مفردات کی تعریف اور بحث کا تعین اور بحث کے بغیر احوال سے تمیز کا مطلبہ کرے چنانچہ معامل مدعا نے یہ دعویٰ  
کیا کہ نیت لیست بشرطی الوضن، یعنی نیت و صنور میں شرعاً نہیں اس اکابر ایک کو مفردات کا عالم نہ ہو تو وہ مصلحت سے  
دریافت کر سکتا ہے کہ نیت کیا ہے ؟ شرعاً کیا ہے ؟ اور وہ صنور کیا ہے ؟ توہ معامل اس کو بیان کرے گا کہ نیت کیتے ہیں

استباحت مسادہ کے امدادہ کو یا انتہا امر چینی کی کام کے بجالانے کے امدادہ کو اور شرعاً کہتے ہیں ایسے امر خارج کو کہ جپڑتی و قوف ہے لیکن دھماکہ شیخی میں تاثیر نہ کرے اور وضو کہتے ہیں اعناف اسلام کے دھونے اور سر کے مسح کرنے کو پھر اس کی تعامل سے بدل دیا افانت کر سکتا ہے کہ بنت کا وہ نور میں نشرا نہ ہو ناکس کا ذہب اور کس کا قول ہے تو معلم

بیان کرتا کہ دادا بیدنا امام ائمہ البیانیہ کا قول ہے جس کا امام شافعی مخالف ہے۔

قولہ شافعی توقف : شرعاً کی تعریف میں یہ قیود احترازی ہیں کیونکہ خارج کی قید سے علت مادی اور اعلیٰ مودوی نہ لائیں اسے کوئی شیخی میں داخل ہوتی ہیں شیخی سے خارج نہیں اور توقف کی قید سے علت غائی نہ لائیں اسے کوئی پروقوں نہیں ہوتی جس بارج تخت جاؤں سلطان پر موقوف نہیں اور عزیز موثر کی قید سے علت

نامی نہ لائی اسے کہ علت فاسدی شیخی میں ہو تو ہوتی ہے۔

اعلم ان وجب الطلب اذا لم يكن معلوماً للسائل کان الطلب مع العلم مکابرہ او مجاذلة كما بين

وقوله امکنة اشارۃ ای ان بعض الاشياء لا يجوز طلبها من الناقد كالدليل على المنشول او على مقولة من مقدمات الدامی الذي نقله معه واما اذا قد ای لاشبات المنشول فيجوز ذلك منه لانه لا اخذ

من شب المدى والمستدل فيواخذ بما يوحى له

ترجمہ : — آپ بانیں کہ مطلب کا ذہب اس وقت ہوتا ہے جبکہ اس کو معلوم نہ ہو کیونکہ علم کے باوجود

مطلب کرنا ممکن نہ ہے اسی لئے اور ماں کا قول امکنة اشارہ ہے اس امر کی طرف کو بعض اشیاء کی

مطلب ناقلوں سے جائز نہیں جیسے دلیل منقول پر یا مقدمہ پر اس دلیل کے مقدمات سے ہے جبکہ اس کے ساتھ ناقلوں

ایسے ہے اور ایک جب منقول کے اشباع کا درجہ پر ہو تو وہ جائز ہے اسے کہ وہ اس وقت مدعی و مستدل کا منصب

لے لیا اسی وقت مو اخذ کیا جائے کہ اس چیز سے وہ دلنوں مو اخذ کئے جاتے ہیں۔

تشریح — قولہ اعلم ان وجب : یہ وفاہت ہے منہیں کے ذکورہ عبارت کی کہ اس کی وجہ

نہ اور چیزوں کی مطلب یعنی مدحی کے مفردات کی تعریف اور سمجھ کا تعین اور سمجھ کے عقبیہ احوال سے منہیں کا کہا جائے

اس وقت واجب ہے جبکہ ان کا علم یعنی سے زبردا اور اگر ان کا علم یعنی سے ہو تو مصلح وسائل کی دادہ سمجھ مانلو

لیں بلکہ مکابہ یا غادم کہا لیے گا جیسا کہ ماقبل میں ان دلنوں کی تعریف سے ظاہر ہے

قولہ امکنة اشارۃ : یعنی منہیں میں ماں کا قول امکنة ہے یہ لیا گیا ہے کہ جن چیزوں کی مطلب نہیں ہو سائل

الذی کا مطلب کہے اس اسستہ اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ بعض چیزیں ایسی ہیں کہ سائل کیلئے ان کی مطلب جائز

ہیں چنانچہ ناقل نے اگر کوئی نقل پیش کیا تو سائل کا ناقل سے منقول پر دلیل کا مطالبہ کرنے کے مقدار ہاتھ میں سے  
کسی پر دلیل کا مطالبہ کرنے جائز نہیں۔

**قولہ اما اذا قدرتی**، یعنی سائل ناقل سے منقول پر دلیل کا مطالبہ نہیں کر سکتا لیکن بعض ان  
صورتوں میں جبکہ ناقل نقل پیش کرنے کے بعد اسکو ثابت کرنا شروع کر دیا ہو چنانچہ ناقل نے سیدنا امام ابو حنفیہ  
کے اس قول کو نقل کیا ہو کر دلیل میں تشریف رکھا ہے اور ساتھ ہمایہ دلیلی بھی کردیا ہو کر یہ بالکل حق درست ہے  
تو اس سے سائل نے بدیگی کا منصب نے لیا تواب ایسی صورت میں سائل ناقل سے دلیل کا مطالبہ کر سکتا ہے۔

**ثُمَّ قُولَهْ فِيْنِيْ فِيْنِيْ قُولَهْ الْوَاجِبُ عَلَى السَّائِلِ ظَاهِرًا لَاتِ الْوَاجِبِ مَا كَانَ يَجُوزُ تَرْكَهُ وَ مَا يَنْبَغِي يَجُوزُ تَرْكَهُ**  
وَانْ تَامَلَتْ بِالْعَادَةِ التَّظَرِيفِ تَرْكُهُ عَدْمُ التَّنافِيْ لَكَنْ الْمُحْقِقِينَ كَثِيرًا مَا يَعْبُرُونَ بِالْأَنْوَاعِ عَنِ الْوَاجِبِ  
مَعَ أَنَّهُ فِي التَّعْبِيرِ يَهُ عَنْهُ اسْتَهْرَةً إِنَّ مَا سَتَرْتَ مِنْ أَنَّهُ يَنْبَغِي أَنْ كَلِّيْكَ أَحَدُ الْمُتَنَاصِيْمِ فِي غَيَايَةِ الْوَرَاثَةِ  
**لَكَنْ هَذِهِ الْأَشْيَا زَوْلَهُ لَا تَكُونُ مُجْمُوْلَهُ الْأَمْلَنْ كَانَ أَسْوَاءُ الْحَالَ**

ترجمہ۔۔۔ پھر ماتن کا قول فیضی بغاہر مٹا فی ہے ان کے قول الواجب علی سائل کے کیونکہ واجب وہ ہے جس کا ترک  
جاز نہ ہو اور اگر آپ تحقیق قدر سے تامل کریں تو آپ کیلئے عدم مٹا فغاہر ہو جائے گا۔ کیونکہ محققین اکثر واجب کو لائق  
کے ساتھ تعمیر کرتے ہیں باوجود کیا اس کے تعمیر کرنے میں اشتراہ ہے اس امر کی طرف کہ جس کو آپ عنقریب پہچانیں گے کہ  
مناسب یہ ہے کہ دو متناہی میں سے ایک نہایت گھٹانا نہ ہو کیونکہ یہ چیز مٹا فغاہر ہیں مجہول نہیں ہوتیں مگر اس کیلئے جو اجر ہو  
**لَسْتَرْتَحْ**۔۔۔ **قُولَهْ ثُمَّ قُولَهْ فِيْنِيْ**، یہ سوال ہے ماتن کے مبنی پر کہ اس سے عبارت میں تعارض واقع ہوتا۔۔۔

ہے کیونکہ پہلے یہ کہا گیا الواجب علی اس سائل پر واجب ہے اور بعد میں یہ کہا گیا فیضی لاسائل یعنی سائل کیلئے  
مناسب ہے۔ واجب وہ ہے جس کا ترک جائز نہ ہو اور مناسب درد ہے جس کا ترک جائز ہو اور فغاہر ہے جائز و ناجائز  
کے درمیان تعارض ہوتا ہے۔۔۔

**قُولَهْ وَانْ تَامَلَتْ**، یہ جواب ہے سوال مذکور کا کہ مبنی میں تعارض نہیں کیونکہ اکثر محققین واجب کو لائق  
و مناسب سے تعمیر کرتے ہیں یعنی یہ بیان کرتے ہیں پس یہاں بھی یعنی کا معنی یہ ہے اور الواجب علی اس سائل  
اور فیضی لاسائل کا ایک ہی مطلب ہوا۔۔۔

**قولہ مع انہ فِي التَّعْبِيرِ**، یہ جواب ہے اس سوال کا کہ یہ بھی کی جگہ یعنی لانا اگرچہ درست ہے لیکن یہاں یعنی  
لامیکی علت یا عذر کیا ہے؟ جواب یہ کہ سائل دو طرح کا ہوتا ہے ایک دوسرے جس کو ماقبل مذکور کا مسلم نہ احمد اگرچہ تسلیم

اور نہ تغیلاً درود میں ہے جس کو ان چیزوں کا علم اجاتا ہوتا ہے تغیلاً نہیں بقدر اول سائل چونکہ انتہائی جا حصل  
و نہایت گھٹیا ہوتا ہے جو مناظر و غواصم کی صلاحیت نہیں رکھتا اسکے طلب واجب ہوتی ہے بقدر  
دوم چونکہ عالم اجاتا ہے جو مناظر و غواصم کی صلاحیت نہیں اسکے طلب مناسب ہے کوہ مدعا کے تغیل  
دریافت کرتا ہے پس اس مقام پر یعنی کی علت باعثہ یہی دوسری صورت ہے کہ سائل بالکل جا حصل نہ ہو  
بلکہ اس سوکر ماقبل مذکورہ عالم اجاتا ہے۔ مدعا سے اسکی تغیل دریافت کرے۔

ستمہ قال المصنف قدس سوہ خ الحاشیۃ الشیعیۃ علماً المعلم فی تعریف الاقوال والتربر  
لایتوجہ علیہ المنع کا اذا قال العلیل الزکوٰۃ واجبہ فی حمل النساء عند ابی حنینیة رحمة اللہ  
ولیست بواجبہ عند الشافعی رحمة اللہ فلا یقال لئم قلت انت واجبہ کانه ذکر الفقول بطرق  
الحكایۃ لا بطرق الادعاء ولا بدخل فی الحکایات الا اذا قل شیئاً و اخطاء فی النقل فی حینیلی  
یحوزن طلب بصیرۃ النقل او عرف شیئاً ولم یکن تعریفہ جامعاً او مانعاً فیحوزن ان طلب الظرف و عکس  
فلد یحوزن الدخل اذا كان جامعاً مانعاً ثم کلامہ والمراد بکونہ جامعاً مانعاً عدم المخالب  
بهم کانہ کثیراً ما یکون الحد جامعاً لا یعلم السائل فی طلب و یحوزن طلبہ بالاتفاق۔

تکریج: پھر مصنف قدس سرہ نے حاشیہ ہنہیں میں فرمایا کہ ہر آپ یہ جانیں کہ مسلم جبیک اقوال و تبریز  
کی تعریفہ میں ہے اس پر منع متوجوہ نہیں ہوتا جبیک متعلل نے کہا کہ زکوٰۃ عورتوں کے زیور میں امام ابوحنینیہ رحمة اللہ  
کے نزدیک واجب ہے اور امام شافعی رحمة اللہ علیہ کے نزدیک واجب نہیں تو اس کیلئے زکہ جانے کا لم قلت اخفا  
واجبہ کیوں کہ انہوں نے قول کو بطور حکایت ذکر کیا ہے بطور ادعاء نہیں اور حکایات میں کوئی دخل نہیں مکرر جبکہ کی شیئی  
کو نقل کرے اور نقل میں خطاب کرے پس اس وقت بصیرۃ نقل کا مطلبہ جائز ہے یا مدعا نے شیئی کی ایسی تعریف  
کی جو جامع و مانع نہیں تو جائز ہے وہ طرد و عکس کا مطلبہ کرے تو دخل جائز نہیں جبکہ وہ جامع و مانع نہ ہو  
ان کا کلام تمام ہو گی اور تعریف کے جامع و مانع ہونے سے مراد مقابله کا ان دلوں کو جانتا ہے کیونکہ اکثر اس سے کہ  
تعریف جامع ہوتی ہے اور اس میں نہیں جانتا تو مطلبہ کرتا ہے اور اس کا مطلبہ بالاتفاق جائز ہے۔

لمسنیع: قویلہ شمہ قال المصنف: اس مقام پر مائن نے دو ہنہیں بیان کیے ہے ایک ۲۵۴  
جو ماقبل میں گزارا اور دوسرا وہ یہ کو مسلم جبیک پسند اقوال کی تعریف اور مدعا و معمود کے تعین میں مشغول ہو  
سائل اپر منع دار دہنہیں کر سکتا مثلاً ہنہیں مغلل نے کہا کہ عورتوں کے زیور میں امام ابوحنینیہ کے نزدیک

زکوٰۃ واجب ہے اور امام ش فتحی کے نزدیک واجب نہیں اسپر اگلی یہ نہیں کہ سکتا کہ آپ نے یہ کیوں کہا  
زکوٰۃ واجب ہے، اسکے کہ مصلل ناقل ہے جس نے دوسرے کے قول کو حکایت کے طور پر نقل کیا ہے مدعا نہیں  
لیونکہ منع دعویٰ پر سوتلے ہے نقل و حکایت پر نہیں البتہ ناقل نے اگر کوئی نقل پیش کیا اور اس کے نقل پیش  
کرنے میں کوئی غلطی داشت جوئی تو اس سے تصحیح نقل کا مطلب بزرگ سکتا ہے یا مدعا نے ایسی تعریف بیان

کی جواز اور کو جامع و مانع نہیں قوسم اگلی مصلل و مدعا سے تعریف کو جامع و مانع بنانے کا مطلب الیہ کر سکتا ہے اور  
اگر تعریف جامع و مانع ہو تو اب کوئی دخل و امداد و ادعیہ نہ ہو گا۔

قولہ و المزاد مکونہ : یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعریف اگر نفس الامر میں جامع و مانع ہوں یعنی  
محالب وسائل کا مسلم نہ ہو تو وہ اس کا مطلب الیہ کر سکتا ہے جواب یہ کہ مطلب الیہ و عدم مطلب الیہ کا مدار  
محالب وسائل ہے کہ نفس الامر میں تعریف اگر جامع و مانع ہوں یعنی محالب وسائل اسکو نہ جانتے تو وہ بالاتفاق  
تعریف کے جامع و مانع ہونے کا مطلب الیہ کر سکتا ہے۔

فلشنہ ع ای تأثیر عن این بیانِ المقدمة و بیان اجزاء البحث فلشنہ بعد ذکر التعریفات و بیان  
اجزاء البحث فی الابجاث و حماسته البحث الاول فی بیان طریق البحث و ترتیبه الطبعی فی التقدیم  
و التاخیر و الترتیب فی اللغة جعل كل شیء فی مرتبته و فی الاصطلاح جعل الاشیاء المتعادلة کہ بحث  
یطلق علیہ الاسم الواحد و یکون لبعضها انسوبہ الی المعرفی بالتفہیم والتاخیر و ارجاع بالترنیب  
الطبعی الترتیب الذي لا يتضمن طبیعته البحث ان یکون علیہ وهو ما فضلہ بقوله یلتزم المفہوم للبيان  
بعد الاستفسار ای بعد ما یطلب بیانہ من لغیین المدعی لانہ لا استقل بیان قبل الطلب یعنی عشاً

ترجمہ — (یہ ہم کہتے ہیں) یعنی جب ہم مقدمہ کے بیان سے اور اجزاء البحث کے بیان سے فارغ ہو چکے  
تو اب تعریفات کے ذکر اور اجزاء البحث کے بیان کے بعد شروع کرتے ہیں (اجلات میں اور وہ کل نہ ہیں بحث اول طریقہ  
بحث اور) تقدیم و تاخیر میں (ایسی ترتیب طبیعی کے بیان میں) اور ترتیب لغت میں ہر شیء کو اسکے مرتبہ میں کرنے  
کو کہا جاتا ہے اور اصطلاح میں محدود ہیز وی کو اس طریقہ پر کرتا ہے کہ اسپر اسم واحد کا اسلاق کیا جائے اور  
بعض کی انسوبت بعض کی طرف تقدیم و تاخیر کی ہو اور ترتیب طبیعی سے مزادوہ ترتیب ہے کہ طبیعت بحث اس امر کا لفظی ہو کر  
وہ اسپر ہے اور وہ ترتیب وہ ہے جس کو صنیف نے پیسے اس قول سے تفصیل فرمایا (کہ استفسار کے بعد ختم اس کے  
بیان کا انعام کرے یعنی اس امر کے بعد کہ جس کے بیان کا تعمیل مغلیہ ہے سے مطلب الیہ کیا جائے کوئی خصم اگر غلط ہے

پہلے بیان میں مشغول ہو جائے تو عکس شمار کیا جائے گا۔

**تشریح** — قولہ ای لافرغا، یہ اسلام کی طرف اشارہ ہے کہ فلسفہ میں جو فلسفہ وہ فاحیر ائمہ ہے اور اس کی سڑک لافرغا بیان انہیں دیا جاتا ہے اور ساتھ ہی ایسا نامہ والی عبارت کا ماتقبلہ ساتھ ربط کا بیان ہے اور اس کی سڑک لافرغا بیان انہیں دیا جاتا ہے اور اس کی تعریف اسی درجہ کا بیان ہے کہ ماتقبلی میں تعریفات اور احیاء و بحث کا بیان نہاد روان سے فارغ ہو جائے تو اب الحکم کو بن کر اسے کیا جاتا ہے کہ دوں کی تعریف میں تعریف ائمہ مذکور ہے۔

**بيانہ البحث الاول** یعنی فوایجات میں میں سے پہلی بحث طریقہ بحث اور اسکی ترتیب طبعی کے بیان میں یعنی اسلام کے بیان میں کہنے کی طرفہ سکا جاتا ہے۔ اس کا انداز کیا جاتا ہے اور بحث میں کسی کو پہلے بیان کیا جاتے اور کسی کو بعد میں۔ طبعی طور پر کون مقدمہ ہے اور کون موڑ، دیز، دیزہ وغیرہ اور ترتیب کے مفہوم میں جو نہ لفظیں و تاخیر داخل ہے اسے اس کے مسلمان التقدیم والتاخیر کو بیان کیا گیا۔

**قولہ والترتيب في اللغة** متن میں لفظ اسکے معنی کر بیان کیا گیا کہ ترتیب لغت میں جعل کی رشی ہر شنی کو اس کے مرتبہ میں رکھنے کو کہا جاتا ہے اور اس طرح میں جعل بالاشیار الخ یعنی مقدمہ چیزوں کو اس طرح کرنے کو کہ ان پر ایک ہی نام بولا جائے اور یعنی چیزوں کی انتہی بعض کے ساتھ لفظیں و تاخیر کی ہو۔

**قولہ اراد بالترتيب الطبعي** ترتیب دو طرح کی ہوتی ہے ایک صفحی جس کو ترتیب مذکوری بھا کہا جاتا ہے اور دوسرا طبعی و صفحی دو ترتیب ہے جو دو انش کے دافع سے ہو اور ترتیب طبعی وہ ترتیب ہے کہ بحث کی طبیعت و ذات جس کا تقاضہ کرے کہ فیلان مقدمہ ہے اور فیلان مورخ۔ اس کو ماتمن نے اپنے قول میں اختم میں ائمہ بیان فرمایا ہے۔

**بيانہ يلتزم المقدم** یعنی کہ ترتیب طبعی کا کہ استفارہ کے بعد خصم کے بیان کا یہ طور استرام کرے کہ مدینہ جب دوی کیا تو دوی کے بعد اس ائمہ مقدمہ کی اور تعریف مفردات کا مطالیب کرے تو مدعی کیسے ان چیزوں کی بیان کرنا لازم و مزدوج ہے اور اگر ائمہ نے مطالیب نہ کیا تو ان چیزوں کو بیان کرنا عبث اور فائدہ سے خالی شمار کیا جائے گا۔

**قولواخذن ای المقدم اذا كان على صيغة المجزء او المثال اذا كان مبنياً للفاعل** تصحیح المقتول ای بیان نسخة نسبتہ ما السباليہ من کتاب اوثقیہ ان عذر شیئاً فـ اللہ اذا قالوا الـ وحـیـفـه رـحـمـهـ اللـهـ

الـ ذـیـلـهـ لـیـسـتـ بـشـرـاـ فـیـ الـ وـصـوـرـاـ لـیـقـوـلـ السـالـلـ ماـ الـ دـیـنـ وـمـاـ الـ شـرـطـ وـمـاـ الـ وـصـوـرـ فـبـعـدـ ماـ لـیـنـ تـعـلـیـفـهـ کـامـ رـوـاـعـ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ السَّلَامُ وَاللَّهُمَّ إِنِّي نَسِيْلُكَ الْأَنْتَلُ قَدْ  
بَلَّ لَا بَدْ، وَنَانِ يَرِيْ مَا لَقَلَّتْ

**ترجمہ** — (اور) ختم (مواخذہ کرے گا) جبکہ وہ میختہ بھول پر سم یا سائل مواخذہ کرے گا جبکہ میں اپنی  
بصورتیں نقل کے ساتھ یعنی اس چیز کی نسبت کے بیان صحت کے شامم حسب کی طرف مشروب ہے کتاب یا امام میں سے  
واگر اس نے کوئی چیز نقل کی اسکی مثالاً ہے جبکہ ناقل نے کہا کہ امام ابو حیفہ رحمہ اللہ نے فرمایا کہ نیت و صورت میں ڈراما  
ہنسیں مل کر ہے کا کہ نیت کیا ہے اور شرا کیا اور وہی کیا پس ان کی تصریقوں کو بیان کرنے کے بعد جیسا کہ گذر رحم  
ناقل کا تصمیع نقل کے ساتھ مواخذہ باسیں طور کرے گا کہ اس سے کہا جائے کہ کہاں سے آپ نے نقل کیا ہے ناقل کے  
کا کہ اس کو امام ابو حیفہ نے فرمایا ہے تو ناقل کہے گا کہ صدایہ میں اسکی تصریح کی گئی ہے لیکن ہمارے زمانے میں جبکہ کذب د  
بادلہ و مکابرہ ظاہر ہے۔ یہ قول کافی ہے اس کو دیکھا دینا ضروری ہے جس کو وہ نقل کیا ہے۔

**تشریح** — بیان یو اخذ، سائل مدعی سے مواخذہ و مطالبہ کس طرح کرے گا اس عبارت سے اکٹے  
طریقوں کو بیان کیا گیا ہے کہ مدعی کبھی اپنے دعویٰ پر نقل پیش کرتا ہے اور مدعی کا دعویٰ کبھی بدیہی خفی ہوتا ہے اور کبھی نظری  
تو سائل اس کا اس اعتبار سے مواخذہ کرے گا کہ مدعی اگر اپنے دعویٰ پر نقل پیش کیا تو سائل تصمیع نقل کا مطالبہ کرے گا  
اور دعویٰ اگر بدیہی خفی ہے تو سائل تنبیہ کا مطالبہ کرے گا اور دعویٰ فنظری ہے تو سائل دلیل کا مطالبہ کرے گا۔

**قولہ ای الخصم اذا كان** اس تقدیر عبارت سے یہ اشارہ ہے کہ متن میں یو اخذ معروف بھی ہو سکتا ہے  
اور خوبی بھی اگر معروف ہو تو اسکو ضمیر مرفع فاعل ہو گی جس کا مرتع فاعل ہو گا یعنی یہ ہے کہ اس مطالبہ کرے گا اور  
بیوں کی صورت میں اسکی ضمیر مرفع نائب فاعل ہو گی مرتع اس کا خصم دماغی ہو گا یعنی یہ ہے کہ خصم سے مطالبہ کیا جائے گا  
دونوں صورتوں میں مطالبہ کر سو لا سائل ہو گا اور جس سے مطالبہ کیا جائے وہ خصم دماغی ہو گا۔

**قولہ ای بیان صحۃ**، یہ یعنی ہے تصمیع نقل کا کہ تصمیع نقل کہتے ہیں جس کتاب یا امام کی طرف نقل کی نسبت  
کی گئی ہو اسکی نسبت کے بیان کرنے کو مثلاً ناقل نے کہا کہ سیدنا امام ابو حیفہ نے فرمایا الفیہ لیست بشرطی الفیہ  
یعنی نیت و صورت میں مشرعاً نہیں اسیں اگر سائل کو نیت پر شرداً اور وہ مذکور کی تعریف میں معلوم نہ ہوں تو مدعی سے ان کی تحریف معلوم  
کرنے کے بعد وہ مدعی سے یہ صحیح نقل کا مطالبہ کرے گا کہ آپ نے سیدنا امام ابو حیفہ کا یہ قول کہاں سے اور کس کتاب سے نقل  
کیا ہے؟ تو ناقل کہے گا کہ کتب احتجاج میں سے ہے اس کی تصریح اسیں موجود ہے لیکن اس دوسری چوری کی جھوٹ

اور میہا دل اور مکابرہ بکثرتِ دائم ہوتے ہیں اس طبقہ ناقل کو اصل کتاب دکھانا لازم و مزدoru ہے۔  
 ثم عطف علی قولہ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قولہ و بالتبیہ والدلیل ان ادعی بدینہا خفیاً (ونظر یا مجهولاً رئی  
 يأخذ بالتبیہ ان ادعی بدینہا خفیاً كما اخفا قال اهل حق حقیقت من حقائق الاشیاء ثابتہ منقول  
 سو شطاں یا تبیہ تقویٰ فیقول لاذکر شاهد المشاهد ای فلوم تک ثابتہ مانشامد ہا اول کانت  
 حقیقت من الحقائق فلوم تک ثابتہ مانطلب منا التبیہ ولو اخذ بالدلیل ان ادعی نظر یا مجهولاً كما اخفا  
 قال المتكلم العالم حادث یقول الحکیم یا دلیل تقول ذلک فیقول کانہ متغیر و کل متغیر حادث مفعول حادث و وجہ  
 تبیہ البدینی بگونہ خفیاً و انتظی بگونہ مجهولاً لا یعنی

ترجمہ — پھر اتنے اپنے قول صحیح نقل پر اپنے قول د بالتبیہ ایخ کو عطف فیکار (اگر اسی کسی بدینہ خفی کا دعویٰ کی تو  
 خصم تبیہ کے ساتھ موآخذہ کرے گا یا اس نے نظری مجبول کا دعویٰ کی تو ختم دلیل کے ساتھ موآخذہ کرے گا) یعنی تبیہ کے ساتھ  
 موآخذہ کرے گا اگر بدینہ خفی کا دعویٰ کرے۔ جیسا کہ جب اہل حق کہے کہ حقیقت جو حقائق اشیاء سے ہے وہ ثابت ہے پس سو  
 کچھ کلکاپ کس تبیہ سے کہتے ہیں تو وہ کہے گا کہ یہ مثالیات کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ اگر وہ ثابت نہ ہوتے تو یہ اس کا مشاہدہ نہ  
 کرتے یا اس نے اکابر بھی حقیقت میں حقائق اشیاء سے ہیں پس اگر آپ ثابت نہ ہوتے تو آپ کا ہم سے تبیہ کا مطابق  
 ہوتا اور دلیل کا موآخذہ کیا جائے گا اگر دعویٰ نظری مجبول ہو جیسا کہ جب متكلم کہے کہ عالم حادث ہے۔ جیکم کہے گا کہ آپ اسکو  
 کس دلیل سے کہتے ہیں، تو کچھ کادہ چونکہ متغیر ہے اور ہر ہر حادث ہوتا ہے پس وہ حادث ہو گا اور بدینہ کو خفی ہو یا ساتھ  
 مقید ہو یا کی وجہ اور نظری کو مجبول ہو یا ساتھ مقدمہ کرنیکی وجہ خفی نہیں

تشريع — قولہ ثم عطف علی قولہ، اس عبارت سے دو چیزوں بیان کی گئی ہیں ایک آنیوالی عبارت کا  
 ما قبل کے ساتھ ربط کا بیان کرنا ہے بالتبیہ والدلیل کا عطف ما قبل میں بصیرۃ النقل پر ہے پس بصیرۃ النقل کا تعلق چوں کہ یو اخذ  
 کے ساتھ ہے اس طبقہ بالتبیہ والدلیل کا تعلق بھی یو اخذ کے ساتھ ہو گا اس وجوہ سے تقدیر عبارت یہ بیان کی گئی ایک ای اخذ  
 بالتبیہ ان ادعی المزدسری یہ اشارہ کرنا ہے کہ متن کی عبارت لف و نشر مرتب کے طور پر ہے کہ بالتبیہ کا تعلق ان ادعی  
 بدینہا خفیاً کے ساتھ ہے اور بالدلیل کا تعلق ان ادعی نظری مجبول اس کے ساتھ ہے خلاصہ یہ کہ بدینہ جب دعویٰ خفی کرے  
 تو سائل تبیہ سے موآخذہ کرے گا اور اگر نظری مجبول کرے تو سائل دلیل سے موآخذہ کرے گا

قولہ کما اذقال، یہ مثال ہے اسکی کہ مدعی جب بدینہ خفی کا دعویٰ کرے تو سائل اس سے تبیہ کا مطابق کرے گا  
 خلاصہ یہ کہ اہل حق کا دعویٰ ہے کہ حقائق اشیاء ثابت ہیں اور سو شطاں جو کسی چیز کو نہیں مانتے تو حادث کا قبول کرتے ہیں تجھی کر

وہ دجود باری تھے کوئی بھی وہم قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک دعویٰ نہ کرو بلکہ یعنی خلائق ہے پس وہ مدعی مسلمان سے دریافت کرے گا کہ بای تنبیہ تقول حقائق ارشاد یا ثابت یعنی کس تنبیہ سے آپ حقائق ارشاد کو ثابت قرار دیں گے؟ تو مدعی اس کو دو طریقے سے تنبیہ کرے گا۔ ایک یہ کہ مشاہدات مشاذ ہیں و اسماں دیہا جبکہ چیزوں کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں اگر وہ چیزیں ثابت نہ ہوں تو ان کا مشاہدہ نہیں کیا جاتا حالانکہ ان تمام کا مشاہدہ کیا جاتا ہے جس سے معلوم ہوا کہ وہ چیزیں ثابت نہ ہوں تو ان کا مشاہدہ نہیں کیا جاتا حالانکہ ان تمام کا مشاہدہ کیا جاتا ہے جس سے معلوم ہوا کہ وہ چیزیں ثابت ہیں دوسرا طریقہ یہ کہ مدعی سفر فتنہ کی اسے یہ تنبیہ بیان کرتا ہے کہ آپ بھی حقائق ارشاد میں سے ایک حقیقت نہ ہوتے تو آپ کا اہل حق سے تنبیہ کامطا البر کرنا بھول دو تو اس جس سے معلوم ہوا کہ حقائق ارشاد کو آپ بھی تسلیم کرنے پر مجبور ہیں۔

**قوله يواخذ بالدليل**: اور دعویٰ نہ کروں ایک یہ کہ مدعی اگر دعویٰ خلائق کرے تو سائل تنبیہ سے موافذہ کرے گا دوسرا یہ کہ مدعی اگر دعویٰ انظری کرے تو سائل دلیل سے موافذہ کرے گا۔ پہلی صورت اور ایک شان چونکہ لذتگئی اسلئے اب دوسرا یہ صورت اور اسکی مثال بیان کی جاتی ہے کہ اگر انظری عجہوں ہو تو سائل مدعی سے دلیل کامطا البر کرے گا۔ مشاذ کسی متکلم نے یہ دعویٰ کیا کہ عالم حادث ہے اور وہ جو نکثریتی ہے اسے سائل کو کہا جائی دلیل تقول ذلك یعنی آپ اس کو کس دلیل سے کہتے ہیں؟ تو مدعی متکلم اسی دعویٰ پر اس طرح دلیل دے گا کہ عالم چونکہ تغیر ہے اور سہر تغیر حادث ہوتا ہے اسے عالم حادث ہے۔

**فإذا أقام المدعى الدليل و سمعي حنيطلاً معللاً متنجاً مقلاعاً معيناً منه وح السند لما إذا منع المحاجة  
كبير دليل المتكلم بآن يقول لا نسلم أن كل متغير حادث مستدلاً بآن الله لم يك لا جوز ان يكون  
بعض المتغير قد ياماً أو مجرد آنه اي عارياً عن السندي**

**ترجمہ:** — (پس جب) مدعی کرنے (کسی دلیل کو قائم کیا) اس وقت اس کا نام مصلح کھا جاتا ہے (تو اس کے بعد مدعی کو منع حسنہ کیا جائے لیکن جیسا کہ جب کسی حکیم و فلسفی نے متکلم کی دلیل کے کبھی کو منع کرتے ہوئے باس طور کیا کہ سب سیم نہیں کرتے کہ ہر متغير حادث ہے اس امر سے سند محال کرتے ہوئے کہ کوئی نہیں جائز ہے کہ بعض متغير تقدم ہے (یا مجرد عن السند) یعنی سند سے عاری ہو کر۔

**تشریح:** — بیانہ فاذا أقام: یعنی مدعی جب دعویٰ پر دلیل قائم کرے تو اس کو مصلح کہا جائے اور دعویٰ کے بعد مدعی کے ذمہ ترجیح لفظی اور تنبیہ اور دلیل لازم ہوتی ہے جیسا کہ اس کا بیان ما قبل میں تفصیل سے

کوڑا اور سائل کر کر دارہ یہ ہے کہ جب مصلح نے اپنے دلوی ہے دلیل قائم کرنی لئے مصلح کی مناسبت سے سائل متعال کر گی  
مودیں معتقد ہوئے میں مع اسندا یا منع بلا سند یا انقضائی و معادھنہ دارہ کر سکتا ہے۔  
تو کسی کا ادا منع اور بہترانہ اسکا جیکہ سائل دمانع منع مع اسندا کرے خلا مددیہ کہ کوئی حکم فرمی  
و متكلم کی دلیل مثلاً العالم تیز و کل تیز حادث کے کبریٰ کل تیز حادث پر اسناد رج منع دارہ کرے کہ یہ تیز ہے  
کرتے کہ ہر تیز حادث ہے سند دار یہ بہان کرے کہ فکن ہے بعض تغیر قدم ہے۔

میہماں بالاطال السن اذ امع السنبل بعد اثبات الشاوری ای بعد بیان کوئی السنبل مساوی الیعمر  
المعقد مثراً المجموعہ بان یکوں کلام صدق السنبل صدق عدم المقادیر المجموعہ وبالعكس یقیناً بالاطال  
ربطان منع کان یثبت المتكلم کون قوله چونہ ان یکوں بعض التغیر قد یامساوی اللعدم کوئی کلم  
متغیر حادث ای بطل نہ بالدلیل ذلك الجواب آوجل باثبات المقادیر المجموعہ اعم من ان لدیکی  
المانع مستند ایشی او میکون مستند بالسنبل المساوی او غیرہ مع التعرض من بما استک بہان کان میکان  
دشی وال تعرض مقصی ولیں بو اجب اذیتم المناقشہ باثبات المقادیر بدون التعرض ایضاً هوا المتغیر

ترجمہ: — (تو ابطال سند کے ساتھ جواب دیا جائے گا) جبکہ سند کے ساتھ منع کیا جائے لا اثبات تساوی کے  
بعد یعنی سند کا عدم مقدمہ مجموعہ کے مساوی ہونیکے بعد بایں طور کہ جب بھی سند صادق ہوگی تو مقدمہ مجموعہ  
کا عدم صادق ہوگا اور اس کا بر عکس تاکہ اس کا ابطال بطلان منع کا فائدہ دے جائز ہے کہ بعض تغیر کا قدم ہونا  
مساوی ہو تغیر کا حادث ہونیکے عدم کو پھر دلیل سے دہ جواز باطل ہو جائے گا (یا) جواب دیا جائے کا اثبات  
مقدمہ مجموعہ کے ساتھ عام ہے اس بات سے کہ اگر کسی شئی کا مستند نہ ہو یا مستند ہو سند مساوی یا اس کے علاوہ  
کے ساتھ (جس کے ساتھ اس نے تسلیک کیا ہے اس کا تعرض کرتے ہوئے) اگر کسی شئی کے ساتھ مستک ہو اور تعرض سخن ہے  
اور وہ واجب نہیں اسلئے کہنا شایستہ اثبات مقدمہ کے ساتھ بغیر تعریف کی کہی تمام ہوتا ہے اور وہ مقصود ہے۔

تشریح: — بیانہ فیحاب بالطال یعنی سائل جب منع مع اسندا کرے تو مدد کی کے پاس اس کے جواب یعنی  
کے دو لفظ ہیں ایک یہ کہ اثبات تساوی کے بعد سند کو بالسلی کیا جائے یعنی معلل بیان سند کے بعد سند اور  
سند مجموعہ کی نقیض کے درمیان اس اور اثبات کرے اسلئے کہ منع مقدمہ مجموعہ کی نقیض ہے اور سند اور نقیض میں  
تساوی سے مراد یہ ہے کہ اگر سند صادق ہو تو مقدمہ مجموعہ کی نقیض بھی صادق ہوگی اور جب مقدمہ مجموعہ کی نقیض  
صادق ہو تو سند بھی صادق ہوگی اسلئے کہ دو مساویوں میں سے ہر ایک کا حکم ایک ہوتا ہے تو جب معلل اثبات تساوی کا

کے بعد سند کو باطل کرے تو مقدمہ ممنوعہ کی نقیض بالطلیل ہو جائے گی کیونکہ ہر ایک متسادی کا حکم ایک ہوتا ہے تو جب سنن باطل قواعدل کا مدعاً جو مقدمہ ممنوعہ ہے وہ ثابت ہو جائے گا چنانچہ مالک کی سند بعض المخیر قدر ہے اور مقدمہ ممنوعہ کی تغیر حادث ہے جس کی نقیض بعض المخیر لیس بحادث ہے ظاہر ہے سند اور مقدمہ ممنوعہ کی نقیض میں تادی ہے تو جب سند بعض المخیر قدر ہے بالطلیل ہو گی تو مقدمہ ممنوعہ کی نقیض بعض المخیر لیس بحادث ہے کیونکہ در متسادی میں سے ہر ایک کا حکم ایک ہوتا ہے اپنے معلم کا مقدمہ ممنوعہ کی تغیر حادث ثابت ہے گی۔

قولہ او عجائب : لیعنی مدعاً کے جواب کا دروازہ طریقہ یہ کہ مدعاً مائن کو مقدمہ ممنوعہ کے اثبات کے ساتھ

جواب دے عام ہے مالک کی شیعی کے ساتھ مستند ہو لیعنی منع کے ساتھ پیش کرے یا نکرے اور اگر منع کے ساتھ سند پیش کرے تو وہ عام ہے کہ مقدمہ ممنوعہ کی نقیض کا دروازہ متسادی ہے یا متسادی ہے یا متسادی ہے۔

قولہ مع التعریف : اور یہ کہا گیا تھا کہ معلم کے ذمہ درف مقدمہ ممنوعہ کو ثابت کرنے ہے سند کو خواہ وہ بالسل کرے یا نکرے اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ معلم اگر ثابت ممنوعہ کے اثبات کے بعد مالک کی سند کو بھی بالسل کرے تو بہتر و سخشن ہے واحدی فروری نہیں کیونکہ اصل مقدمہ مقدمہ ممنوعہ کو ثابت کرنا ہے جو حال ہے اور سند کو باطل کرنا اسلئے سخشن ہے کہ مالک کے منع کی کوئی چیز باقی نہ رہے گا۔

و قالَ الْمُعْنِفُ فِي حَافَلٍ عَنْهُ الْبَطَالِ السِّنِ الْمَسَاوِيِّ مُعْتَدِرُ سَوَادِ كَانَ سَاوَانَهُ جَبِيبٌ لِنَفْسِ الْأَمْرِ أَوْ بِذِعْمِ  
الْمَالِكِ لَا فَادِتْهُ إِثْبَاتٌ الْمَقْدِمَةِ الْمَمْنُوعَةِ حَقِيقَةً أَوْ تَقْدِيرُ بِرَأْنَقَرِ كَلَامَهُ فَعَلَى هَذَا مَا أَنْ يَقْتَدِي قَوْلُهُ  
بَعْدَ إِثْبَاتِ الْسَّاوَانِيِّ بِمَا ذَالِمٌ يَعْقِدُ الْمَالِكَ لَوْ يَرَدْهُ كَوْنَهُ مَبْتَأْ فِي ذَهَنِ السَّابِعِ الْمَالِكِ

اما باثبت المدعى أو باعتبار قلمش

ترجمہ — اور مصنف نے اس چیز کے متعلق فرمایا جو ان سے میں کہ سند اور کو باطل کرنا معتبر ہے  
عام ہے اسکے مساوات نفس الامر کے اعتبار سے ہو یا مالک کے ذمہ دار اسکے افادہ کی وجہ سے مقدمہ ممنوعہ کے  
اثبات کا تحقیقاً ہے یا تقدیر ہے۔ ان کا کلام تمام تام ہو گیا اپنے اس تقدیر پر آیا اس کے قول بعد اثبات متسادی کو مقید  
کیا جائے اس چیز کے ذریعہ جبکہ مالک اس کا اعتقاد نہ کرے یا اس سے الادہ کیا جائے مالک کا سارے کے ذمہ  
میں مشتبہ ہونے کا آیا اثبات مدعاً کے ساتھ یا اس کے اعتبار متن کے ساتھ۔

تشریح — قولہ و قال المصنف : یہ ماقول کا مطلب ہے جو جواب ہے اس سوال کا کہ یہ کہاںکہ معلم الظال  
سند بعد اثبات تساوی کے ساتھ جواب دے گا۔ ”درست نہیں اسلئے کہ معلم کے ذمہ درف یہ فروری نہیں کہ ذہن

ممنوع کو ثابت کرے اور یہاں سند کو مقدمہ ممنوعہ کی تفیض کے مصادی قرار دئے کہ بالل قرار دیا گیا ہے جیکہ بالطہ کافی ہیں اسی کو ثابت کرنے ہے وہ تادی مانع کے نزدیک بتعجب نہ ہو۔ جواب یہ کہ وہ مصادیت مسائل کے نزدیک بتعجب نہ ہو۔ وہ مصادیت نفس الامر ہے۔ یا مانع کے زم میں ہو اور اگر وہ مصادیت نفس الامر نہ ہو تو اس سے مقدمہ ممنوعہ تحقیق نہ ہوتا۔ ہو گا اور اگر مصادیت مانع کے زم میں ہو تو مقدمہ ممنوعہ تقدیر ہو گا۔ ثابت ہو گا۔

قولہ نفعیٰ هذَا۔ یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ متن اور مہینہ میں تعارض میں کیونکہ متن میں سے کوئی مدعی مقدمہ ممنوعہ کی تفیض اور مانع کی سند میں مصادیت ثابت ہو تو مصادیت مانع کو مسلم ہو گا تو پھر بعد ہے خواہ نفس الامر ہے جو مانع کے زم میں توجیب مانع کے زم میں مصادیت ثابت ہو تو مصادیت مانع کو مسلم ہو گا تو پھر بعد اثباتاتی مدعی کہ اثباتات مدعی ہے اور مصدراً کجی مبنی لفاظ میں بتاتا ہے اور جو مبنی لفاظ میں اثباتاتی مدعی کہ اثباتات مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا جواب یہ کہ اثباتات مدعی ہے اور مصلحت مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا کہ مصادیت کا اثر معمول ہو گا میکن اسی کو اگر مبنی لفاظ میں اثباتات مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا اور مقدمہ ممنوعہ کی تفیض اور سند کے مصادیت کے بعد مصادیت کا بقین ہیں اس درجہ سے مصلحت مصادیت ہو گا اور مقدمہ ممنوعہ کی تفیض اور سند کے مصادیت کے بعد بدلان سند سے منع بالل کرے گا اسی متن و مہینہ میں کوئی تعارض نہ ہو گا اور اگر اثباتات مصلحت مدعی میں کوئی لفاظ میں مدعی ہو تو مدعی ہو گا کہ اثباتات مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا اسی میں کوئی تعارض نہ ہو گا کہ اثباتات مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا اور اگر اثباتات مدعی میں کوئی تعارض لازم آئے گا اسی میں کوئی تعارض نہ ہو گا۔

ثُمَّ أَعْلَمَ أَنْ دِفْعَةً أَسْنَدَ يَكُونُ عَلَى وَجْهِينِ أَحَدٍ دَلَالَةً الْمُنْعَنْ بِأَنْ يَكُونَ نَظَرًا فِي طَلَبِ الْمُعْلَلِ الدَّلِيلُ مِنَ الْمَانعِ عَلَيْهِ وَهَذَا عِبْدُ كَانَ الْأَنْزَامُ عَلَيْهِ اثْبَاتُ الْمُقْدَامَةِ الْمُنْعَعِمَةِ وَ اثْبَاتُ السَّيْنِ لَا يَسْقُعُهُ بَلْ يَصْنُعُهُ فَلَذَا خَصَّ قَدَّسَ سُرُورُ الْابْطَالَ بِالْذِكْرِ وَ الْثَّانِي الْأَبْطَالُ وَ هُوَ الْأَنْزَامُ إِذَا كَانَ مُسَاوِيًّا لِلنَّفْعِ لَأَنَّ اسْتِفَاءً أَحَدٍ مُسَاوِيًّينَ

فِي الْخَارِجِ يَدَلُ عَلَى اِنْفَاقِ الْأَخْرَفِيَّةِ

**ترجمہ:** — پھر اب جانیں کہ دفعہ سند و ملکیوں پر ہوتا ہے۔ ان دلنوں میں سے ایک منع ہے جو اسی طور کو ثابت کرنا اس کو نفع نہیں دیتا بلکہ اس کو ضرر دیتا ہے اسی وجہ سے ماتق قدس سرہ نے ابطال کو ذکر کے ساتھ خاص فرمادا ہے اور دوسرا طریقہ ابطال ہے اور وہ نفع دیتا ہے جیکہ وہ منع کا مصادیقی کوئی نہیں خارج میں دو مصادیلوں میں سے ایک کا انتباہ و مسکر کے انتفاہ پر دلالت کرتا ہے۔

**تفسیر:** — قولہ أَنْفَاعُ الْأَنْزَامِ۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مانع جب مانع پر سند پیش کرے تو مصلحت اس کا

جواب دو طریقوں سے دے سکتا ہے ایک طریقہ یہ کہ مانع کی سند اگر نظری ہو تو معامل اسپر منع فارد کرنے ہوئے مانع سے اسپر دلیل کا ربط نہ کر سکتا ہے۔ دوسرا طریقہ یہ کہ عدل مقدمہ حمنوعد کی نقیض اور سند میں اثبات تساوی کے بعد سند کو باطل قرار دے سکتا ہے تو جب باطل سند کا جواب دو طریقہ ہے دے سکتا ہے تو متن میں لفظ دوسرے طریقہ کو بیان کیا گیا پہلا طریقہ کو کیوں نہیں؟ جواب یہ کہ پہلا طریقہ میں ہونکہ جواب تے عہد لازم آتا ہے اس لئے کہ عدل کیلئے ریز کر کے وہ مقدمہ حمنوعد کو ثابت کرے اور مانع کی سند کا اثبات اس کیلئے نتھمان دہ ہے اس لئے کہ مانع اول اگر بالدم رے من کو ثابت کر دے تو وہ مقدمہ حمنوعد کی نقیض کا ثبوت ہو گا اور مقدمہ حمنوعد کو ثابت نہ ہو کے جا کر ونکہ ایک نقیض کے ثبوت سے دوسرے کا ثبوت محال ہو جاتا ہے جو نکہ اس سے اجتماع نقیض لازم آتا ہے پس عدل کی لفظ مدعے منع سند پر فائدہ نہیں۔

**قولہ والثانی الابطال**، یعنی جواب کا دوسرا طریقہ عدل کیلئے سند کا البال ہے اور عدل کیلئے اس سند کا البال مفید ہے جو مقدمہ حمنوعد کی نقیض کے مساوی ہو کر ونکہ جب سند باطل ہوگی تو اس کا مساوی مقدمہ حمنوعد کی نقیض بھی باطل ہوگی اسلئے کہ دو متسادلوں میں سے ہر ایک کا حکم ایک ہوتا ہے پس مقدمہ حمنوعد کو ثابت ہوا اور یہی عدل کا مقصود چھکتا۔

**بعخلاف ما اذا كان اخْصَّ فانه لا ينفع فإن استفاء الاخْصِ لا يستلزم استفاء الاعْمِ واما السند الاعْمُ فهو بالحقيقة ليس بسنٍ ولذلك قيد المصنف الابطال بقوله بعد اثبات التساوي.**

**ترجمہ** : — برخلاف اس صورت میں جبکہ وہ اخْص ہو کر ونکہ وہ لفظ نہیں دیتا اسلئے کہ اخْص کا استفاء اعم کے استفاء کو مستلزم نہیں ہوتا اور لیکن سند اعم تو وہ حقیقت میں سند نہیں اسی وجہ سے مصنف قدس سر فتنے البال کو اپنے قول بعد اثبات التساوی کے ساتھ مقدمہ فرمایا۔

**قسمتیح ب۔ قولہ بخلاف ما اذا كان**، یعنی جو سند مقدمہ حمنوعد کی نقیض سے اخْص ہو اس کو معامل کیلئے باطل کرنا فائدہ مند نہیں اسلئے کہ اخْص کی لفظی اعم کی لفظی کو مستلزم نہیں ہوتی جبکہ لفظ انسان کی لفظی سے جیوان کی لفظی

لازم نہیں ہوتی پس سند اخْص کے بطلان سے مقدمہ حمنوعد کی نقیض سے اخْص ہو گا۔

**قولہ اما السند الاعْم** : — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مقدمہ حمنوعد دو طریق سے ثابت ہوتا ہے ایک سند مساوی کے بطلان سے جیا کہ گذرا اور دوسرا سند اعم کے بطلان سے جیا اسلئے کہ اخْص کی لفظی اعم کی لفظی کو مستلزم نہیں ہوتی لیکن اعم کی لفظی اخْص کی لفظی کو مستلزم ہوتی ہے پس جب سند اعم باطل ہو جائیگی تو مقدمہ حمنوعد کی نقیض جو جواب سے اخْص ہے وہ بھی باطل ہو جائیگی اور اس سے مقدمہ حمنوعد کی نقیض سے اخْص ہو جائے گا۔ جواب یہ کہ سند بھی نہیں ہونکے

وہ مانن کیلئے مذکور ہیں اسلئے کام کی نفع سے الگ چہ احتی کی نظر ہو جاتی ہے لیکن یہ مذکور ہیں کام کے پارے ہونے سے انہیں  
بھاگا پا جائے پس سندام کے پارے ہانتے سے مذکور ہیں کہ مقدار ممنوعہ کی نقیض بھاگا پا جائے تو جب مقدار ممنوعہ کی نفع  
ہیں پا جائیں گی تو مقدار ممنوعہ ثابت ہے جلے گا پس مانن کو سند کا کوئی فائدہ نہ ہو گا اسی وجہ سے متن میں البالا کو بعد  
اثبات الشاذی کے ساتھ مقید فرمایا تاکہ دوسرے خارج ہو جائی۔

سئلہ۔ وینقفن الدلیل اذا كان قابلاً للتفعف باحدٍ الوظہفین المذکورین من التخلف و لزوم المحال بان يقرون  
السائل عن الدلیل غير صحیح لخلفه عن الدلیل في تلك التعریف أو كان المدلول ثابتًا لزم اجتماع  
التفہفین شد و يقرء ان كان قابلاً للعارض باحد الموجو الشاذة المذکورة من المعارض  
بالقلب او المعارض بالمثل او المعارض بالغير كما مر

**ترجیحہ** — (اور ائمہ نقفن کرنے) دلیل کا جیکہ وہ نقفن کے قابل ہو رہا نقفن کے ان دو طرقوں میں  
سے کسی ایک کے ساتھ جو مذکور ہیں مختلف اور زدم حال میں سے باہم طور کے سائل کہ کہ یہ دلیل صحیح ہنسی  
کروں کہ دو اس صورت میں مدلول کے خلاف ہے یا اسلئے کہ اگر مدلول ثابت ہو تو مشلاً اجتماع لتفہفین لازم آیا  
(یا معارضہ کرے) اگر معارضہ کے قابل ہو تو ان تین قسموں میں سے کسی ایک کے ساتھ جو مذکور ہیں معارضہ  
بالقلب یا معارضہ بالقلب یا معارضہ بالمثل یا معارضہ بالغیر میں سے جیسا کہ گذر رہا۔

**تمثیر صحیح** — بيانه و نيقف، اور یہ گزار کر مصلح کی دلیل ہے ائمہ تین طریقہ میں موال  
کر سکتا ہے ایک منع اور دوسرہ نقفن اور تیسرا معارضہ سے۔ پہلا طریقہ جو منع اور سند منع ہے وہ پونکہ متابل میں  
مذکور ہو چکا اور مصلح کی دلیل سے اس کا جواب بھی اسلئے اب اسکے درست طریقہ جو نقفن ہے اسکو بیان کیا جاتا ہے  
کہ مصلح کی دلیل اگر نقفن کے قابل ہو تو اس اک دلیل پر نقفن دار دکرے گا کہ دلیل آپ کی درست ہنسی۔

**قولہ المذکورین**، تین میں وچھیں سے مراد کیا ہے؟ اس عبارت سے اس کے معنی کو بیان کیا جاتا ہے کہ میں  
و جہ تخلف مغلب ہے اور دوسری ازدم الحال ہے۔ تخلف مدعا کر کے ائمہ مصلح کی دلیل بیان کیا جاتا  
ہے لیکن مدعا یعنی مدلول اسکے خلاف ہے یعنی وہ نہیں پایا جاتا اور ازدم الحال یہ کہ مدلول اگر ثابت ہو تو مشلاً اجتماع لتفہفین  
یا ارتقاء لتفہفین لازم آئے گا اور ظاہر ہے دو لوگوں الحال ہیں۔

**تکہ بیان و معارض** — یعنی مصلح کی دلیل اگر معارضہ کے قابل ہو تو اس اک اسپر مذکورہ تین طریقوں یعنی معارضہ  
بالقلب اور معارضہ بالمثل اور معارضہ بالغیر میں سے کسی ایک طریقہ سے معارضہ کرے گا جیکہ مصلح کی دلیل معارضہ کے قابل

پر یعنی سائل کے پاس مدعا کے خلاف پر کوئی دلیل موجود ہے۔

**نیجاب فی سورتِ المتفقِ والمعارضۃ بالمنفی اذا ادکت قابلاً لله او المتفق ان كان صالح لاله او المعارضۃ ان ہے کہنے والات المعمل الاول بعد المتفق والمعارضۃ یعین رساند مذکورون لہ تلاذہ من ادب کہاں کانت للسائل اللادل و قد یورُ الا رسولۃ الشلاشة علی كلی واحد متفاکہ او لمن الحبر دون الجمیع۔**

**ترجمہ** : — (تو جواب دیا جائے گا) نتفق اور معارفہ کی دلنوٹ صور توں میں (منفی کے ساتھ) جیکروہ اس کا قابل ہو (یا نتفق کے ساتھ) اگر وہ اس کی مصلحت رکھے (معارفہ کے ساتھ) اگر وہ اس کے قابل ہو کیونکہ مصلح اول نتفق اور معارفہ کے بعد سائل ہو جاتا ہے لیس اس کیلئے تین منصب ہوں گے جیسا کہ وہ سائل اول کیلئے ہیں اور کبھی شیخوں وال نتفق و معارفہ میں سے ہر ایک پر دار درست ہیں اپس کا واد منع خلوکیلے ہے جیسے کیلئے ہیں۔

**تشریح** : — بیان نیجاب : یعنی جس طرح ماقبل میں یہ گذرا کہ ما نفع جب نہ دوڑ کریا سند منع پیش کرے تو مل اس کا جواب مذکورہ دو طرقوں سے دے گا اس طرح یہاں یہ بیان کیا جاتا ہے کہ مصلح کی دلیل پر اگر کوئی نتفق دار در کرے پر معارضہ کرے تو ان دلنوٹ کا جواب منع یا نتفق یا معارضہ کے ساتھ دیا جائے گا اگر منع کے قابل ہو تو منع کے ساتھ اور اگر نتفق کے قابل ہو تو نتفق کے ساتھ اور اگر معارضہ کے قابل ہو تو معارضہ کے ساتھ جواب دیا جائے گا۔

**قولہ فی سورتِ المتفق** : — یہ اس امر کا طرف اشارہ ہے کہ ماقبل میں جواب منع اور سند منع کے متعلق فتاویٰ پہاں نتفق و معارضہ کے متعلق جواب دیا جاتا ہے۔

**قولہ لازم المعمل الاول** : — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مذکورہ تینوں سوالات یعنی منع و نتفق و معارضہ کرتا سائل کا کامبہ مصلح اول کا نہیں اور مصلح اول ظاہر ہے سائل نہیں ہوتا اپس مصلح اول کا مذکورہ تینوں سوالات کرتا درست نہیں جواب یہ کہ سائل نتفق و معارضہ کے بعد، می اور مصلح ثالثی ہو جاتا ہے اور مصلح اول سائل ہو جاتا ہے اپس مصلح اول تینوں سوالات جیشیت سائل کر سکتا ہے جیشیت مصلح اول نہیں۔

**قولہ قد یور** : — یہ جواب ہے اس سوال کا کہ منع سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ مصلح نتفق و معارضہ پر مذکورہ تینوں سوالات میں سے کوئی ایک دار در کر سکتا ہے تینوں ایک ساتھ نہیں چون کہ اسیں کہم اور مذکورہ ہے جو احاد اور ثلاذہ پر دلالت کرتا ہے جواب یہ کہ لفڑا اور جو یہاں مذکور ہے وہ منع خلوکے طور پر ہے منع جمع کے طور پر نہیں۔ یعنی نتفق و معارضہ اور مادرفہ اگر مذکورہ تینوں سوالات کی صلاحیت کے قابل ہوں تو ان پر تینوں سوالات ایک ساتھ دار در ہو سکتے ہیں یا تینوں مکارے کوئی ایک حسن بر کر نتفق و معارضہ پر مذکورہ تینوں سوالات یا ان میں سے کوئی ایک فرد دار در ہو گا ایسا نہیں کہ

تیزون میں سے کوئی ایک بھی دارد نہ ہو۔

— وَيَحْرُرُ الْجَوابَ بِالْتَّغْيِيرِ أَيْ تَغْيِيرِ الْأَصْلِ أَوْ التَّحْرِيرِ عَبْثٌ كَمِرْدِ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْكُلِّ مُطْلَقاً سَوَادَ كَانَ اسْأَلَ لِلْعُوْنَى أَوْ نَاقَفَنَا أَوْ مَحَارَقَنَا وَسَوَادَ كَانَ الْجَوابَ بِتَغْيِيرِ الدِّعْوَى أَوْ الدِّلِيلِ أَوْ الْمُقْدَسَةِ الْمُنْوَعَةِ.

**ترجمہ:** (اور جائز ہے) جواب (تغیر) یعنی تغیر اصل (یا تحریر کے ساتھ) اس لور پر کہ اس پر کچھ بھی دارد نہ ہو گا (تم سوالوں میں مطلقاً) عام ہے سائل مانع ہو رہا تھا ہو یا معارض ہو اور عام ہے وہ جواب تغیر دعویٰ کے ساتھ ہو تغیر دلیل یا تغیر مقدار محدود کے ساتھ!

تَشْرِيحٌ، بِيَانَهُ وَبِحُوْنَىٰ: فاصلہ یہ کہ اس کی صیغہ مردوع ہے جس کا مرتع لفظاً جواب ہے اور تغیر میں الفلام مفتاح الری کے عرض ہے اصل عبارت شرح میں مذکور ہے خلاصہ یہ کہ ما قبل میں منع اور لفظ اور معارضہ تیزون کا جواب علیوہ طور پر دیا گیا تھا اور اب یہاں جو دعویٰ طور پر جواب دیا جاتا ہے کہ بحسل ان تمام میں تغیر اصل یا تحریر کے ساتھ جواب دے گا۔

قَوْلُهُ بِتَغْيِيرِ الْأَصْلِ: یعنی تغیر اصل یہ کہ دعویٰ کو لفظاً میں تبدل کر دے معنی و معنوں میں نہیں مشاذ ازدالاً فاہم ہے زیدی میں بقا اور تحریر سے مراد یہ کہ دعویٰ کے ساتھ کسی قید کا انتباہ کر دے اور فی الکل سے مراد یہ کہ سائل عن اس ہے خواہ مانع ہو رہا تھا یا معارض میں تمام صورتوں میں جواب تغیر اصل و تحریر کے ساتھ دیا جائے گا اور مطلقاً سے مراد یہ کہ کسی صورت میں بھی جواب دیا جائے گا خواہ تغیر دعویٰ کی صورت میں یا تغیر دلیل کی صورت میں یا تغیر مقدار محدود کی صورت میں ہر صورت تیزون سوالوں کا جواب دیا جاسکتا ہے۔

وَأَمَّا النَّبِيَّ فِي تَوْجِيهِ ذَلِكَ أَنَّ مَا ذُكِرَ كَمِرْدَةً إِلَيْهِ الْأَسْوَلَةُ الشَّادِرَةُ وَكَمِكْرَلْفَعْمَ أَيْ نَفْعُ ذَلِكَ التَّوْجِيهِ  
إِذْلَمْ يَقْصِدُ بِهِ أَيْ بِذِكْرِ ذَلِكَ النَّبِيَّ ابْتَابَاتِ الدِّعْوَى لِكُوْنِهَا بَدِيْهَةً تَغْيِيرُ مُحْتَاجَةِ إِلَيِ الْابْتَابَاتِ فَلَا

يَقْدِحُ عَذْلَكَ التَّوْجِيهِ فِي ثَبُوتِهِ إِلَى الدِّعْوَى بِتَوْبِيلِ الْمَطْلُوبِ أَوْ الْمَدِعَى أَسْتَضْفِي صَفَةَ الْبُشُورِ عَنِ الْابْتَابَاتِ  
مُخْلِفُ الْاسْتَدَلَلِ فَإِنَّ التَّوْجِيهَ هُنَاكَ يَقْدِحُ فِي ثَبُوتِ الدِّعْوَى لِكُوْنِهَا مُحْتَاجًا إِلَيْهِ وَكَانَ الْأَوْنَى  
إِنْ يَذْكُرُ الدَّالِلَ بِدَلَلِ الْاسْتَدَلَلِ

**ترجمہ:** (اور یہ کہ نبی کو اس پر وہ توجہ ہو گا) یعنی مذکورہ تیزون سوالات (اوہ اس کا نفع زیادہ ہے) یعنی اس توجہ کا نفع (کیونکہ اس سے یعنی اس نبی کو ذکر کرنے سے (ابتابات دعویٰ مقدمہ نہیں) کیونکہ وہ بیہی سے جو ابتابات کا محتاج نہیں (پس وہ) توجہ (کوئی خرابی نہیں اس کے ثبوت میں) یعنی دعویٰ مطلوب لا

درعی کی تادیل می ہے (جو مستخفی ہے) وہ صفت ہے ثبورتہ کی (اشبات سے بخلاف الاستدلال کے) کیونکہ تو جو یہاں شہوتِ دعویٰ میں خلل واقع ہے اسکے کو وہ محتاجِ الیہ ہے اور اولیٰ یہ کہ دلیل کو الاستدلال کے بدلے ذکر کیا جائے۔

**تشریح۔** بیانہ و اماۃ التنبیہ: یعنی مدعاً جب دعویٰ خپل پر تنبیہ پیش کرے تو اسکی اسپرمنٹ اور نفعنے اور عارضہ تینوں وارد کر سکتا ہے لیکن مانع کیلئے سوالات مذکورہ زیادہ معنید نہیں کیونکہ مدعاً عینہ سے مدعاً کو ثابت کرنا نہیں چاہتا کیونکہ مدعاً بدیجی ہوئی کی وجہ سے وہ خود ثابت ہوتا ہے لیکن اسکی کیفیت سے تنبیہ پر سوالات یہ اثباتِ مدعاً میں کوئی خرابی پیدا نہیں ہوتی بخلاف دلیل پر وہ سوالات کرنے سے اثباتِ مدعاً میں خلل پیدا ہوتا ہے اسلئے کہ اثباتِ مدعاً دلیل کا محتاج ہے تنبیہ کا نہیں۔

**قولہ ای ما ذکرہ:** متن میں جو ذلک سے اس کا یہ رشارِ الیہ ہے اور نفع ذلک التوجہ سے متن میں آنے والے ضمیر کے مرجع کو بیان کیا گیا ہے اسی طرح ای یہ کہ ذلک التنبیہ سے متن میں بہ کی ضمیر کے مرجع کا بیان ہے اور لکھنہا اپنے دلیل سے اس دعویٰ کی کو وہ تنبیہ زیادہ نفع بخش اسے نہیں کہ دعویٰ چونکہ بدیجی ہوتا ہے جو اثبات کا محتاج نہیں اس دوہم سے اسکی توجہ زیادہ نفع بخش نہیں۔

**قولہ ای الدعویٰ بتاویل:** یہ جواب سے اس سوال کا کہنی شروع میں ضمیر میں ذکر ہے جسیں کامِ مرجع دعویٰ کو فراز دیا گیا ہے حالانکہ وہ مونث ہے لہذا ضمیر مرجع کے مقابلہ نہیں جبکہ ضمیر کامِ مرجع کے مقابلہ ہونا ضروری ہے جواب یہ کہ دعویٰ اگرچہ بظاہر مونث ہے لیکن وہ مظلوب و مدعاً کی تاویل میں ہے اور ظاہر ہے مظلوب و مدعاً دواؤں کی بیانہ المستغنى۔ یعنی وہ صفت ہے ثبورتہ کی کیونکہ ثبوت اگرچہ نکرہ ہے لیکن اضافت کی وجہ سے وہ معزز ہو گیا ہے اس وجہ سے اسکی صفت معرفہ بیان کی گئی اور عن ان اثبات متعلق ہے المستغنى کے ساتھ۔

**قولہ فلن التوجہ:** یہ دلیل ہے بخلاف الاستدلال کی جسیں کا حائل یہ کہ اسکی کی طرف سے تنبیہ پر توجہ یعنی سوالات کرنے سے اثباتِ مدعاً میں کچھی خلل واقع نہیں ہوتا البتہ دلیل پر توجہ یعنی سوالات کرنے سے اثباتِ

درعی میں خلل واقع ہوتا ہے کیونکہ اثباتِ مدعاً دلیل کا محتاج ہوتا ہے تنبیہ کا نہیں۔

**قولہ و كان الاوطي:** ماسن کو وہ اس عبارت سے یہ مشورہ دیا جاتا ہے کہ متن میں جو بخلاف الاستدلال میں آمدی مذکور ہے اس کو الاستدلال کے بجائے دلیل بیان کرنی چاہیے کیونکہ سابق ماقبل میں تنبیہ مذکور ہے اور تنبیہ کا حقاب مغلظ دلیل آنکے استدلال نہیں۔

و قد نیا قش تھمنا باز کایقتوت بالاسولیۃ المذاکرۃ ما ہو مقصود بالاستدلال اعی اثبات المدعی

كُلْ لَكَ يَقُولُتْ بِهَا مَا هُوَ مَقْصُودُ مِنِ التَّبَيِّنِ إِنَّمَا عَنِ الْأَخْفَاءِ فَلَا فِرْقَ إِلَّا أَنْ يُقْتَالَ إِنَّ الْمَغْفُورُ لِلَّذِي  
هُوَ شُوتُ الْمَدْعَى وَأَمَارَ زَوْلَهُ اَلْخَفَاءُ فَقَدْ يَحْصُلُ بِإِذْنِهِ تَامِلٌ لِلْسَّائِلِ الطَّالِبِ لِلْجَعْلِ إِنَّمَا فَلَادْ أَعْتَدَ أَوْ  
لِغَواَتِهِ وَكَلَّا يَخْفِي مَا فِيهِ فَتَامِلٌ

**ترجمہ:** اور کچھی بیان مناقشہ ہوتا ہے یہیں تکہ جس طرح مذکورہ سوالوں سے فوت ہوتا ہے جو استدلال میں  
متفقہ ہے یعنی مدعا کا اثبات اسی طرح اس سے دہ بھی فوت ہوتا ہے جو تبیینہ سے مقصود ہے یعنی از الْأَخْفَاءِ پس کوئی فرق نہیں  
مگر یہ کہا جائے کہ مقصود اصلی وہ مدعا کا ثبوت ہے اور میکن زوال خفا تو وہ کبھی سائل کے ادنی تامیل سے حاصل ہوتا ہے جو حق  
کا طالب ہے پس اسے فوت ہونے کا کوئی اعتباً نہیں اور وہ بحقیقی نہیں ہوتا اسیل ہے پس آپ غور کریں۔

**تشریح:** قولہ وَقَدْ لَيْاَتَقْتَلَ، یہ ایک سوال ہے جس کا جواب الاین یقیناً ایک سے آنکے ذکور ہے جو خلاصہ میں  
کاہر کر کرنا درست نہیں کہ اس میں کوئی تبیینہ پر اعتراض کرنے سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوتا اور میں مدعا کا کوئی نقصان ہے  
سیدی کہ جس طرح دلیل پر اعتراض کرنے سے فائدہ ہوتا ہے اسی طرح تبیینہ پر اعتراض کرنے سے فائدہ ہوتا ہے کیونکہ دعویٰ پر  
دلیل کا مقصود اثبات مدعا ہوتا ہے اور دلیل پر اعتراض کرنے سے یہ مقصود حاصل نہیں ہوتا اسی طرح تبیینہ سے مقصود از الْأَخْفَاءِ  
ہے اور اسپر اعتراض کرنے سے از الْأَخْفَاءِ نہیں ہوتا پس دونوں پر اعتراض کرنا فائدہ سے خالی نہیں اسی ان کے درمیان  
فرق پیدا کرنا درست نہیں۔

**قولہ الاین یقیناً:** یہ جواب ہے سوال مذکور کا کہ دلیل اور تبیینہ پر اعتراض کرنے میں فرق موجود ہے کیونکہ اصل مقصود  
اثبات مدعا ہوتا ہے نہ کہ از الْأَخْفَاءِ پس دلیل پر اعتراض کرنے سے اثبات مدعا نہیں ہوتا اور تبیینہ پر اعتراض کرنے سے کوئی  
فرق پیدا نہیں ہوتا۔ چونکہ طالب حق کے ادنی تامیل سے خفاف زانیل ہو جاتا ہے پس تبیینہ پر اعتراض کرنے سے مقصود زانیل نہیں بلکہ  
**قولہ لا يخفي ما فيه:** یہ اشارہ ہے جواب مذکور کے رد کی طرف کہ مدعا کا اصل مقصود از الْأَخْفَاءِ ہے اسکا وجہ ہے  
مدعا کو اسکی مزدورت پیش آتی ہے پس جب مدعا از الْأَخْفَاءِ کیلئے تبیینہ کاحتاج ہے تو تبیینہ مقصود اصلی ہو لی اس پر اسپر  
اعتراض کرنے سے اصل مقصود حاصل نہ ہو کہ جس طرح سائل کا دلیل پر اعتراض کرنے سے فائدہ سے خالی نہیں اسی طرح  
تبیینہ پر بھی اعتراض کرنے سے خالی نہیں ہوتا پس دونوں میں کوئی فرق نہیں۔

**قولہ فَتَامِلٌ:** یہ اشارہ ہے جواب اخواں کی طرف کہ دلیل و تبیینہ میں فرق موجود ہے کیونکہ دلیل پر اعتراض  
کرنے سے اثبات مدعا کیلئے نقصان دہ ثابت ہے میکن تبیینہ پر اعتراض کرنے سے اگرچہ از الْأَخْفَاءِ کیلئے کچھ نقصان دہ ثابت  
ہے میکن اثبات مدعا کیلئے نقصان دہ ثابت ہے کیونکہ مدعا بدیہی ہوئی کی وجہ سے خود بخود ثابت ہوتا ہے

أَبْحَثُ اِنْتَيْ مَا سَيْتَنِي عَلَيْكَ وَهُوَ قَوْلُهُ التَّعْرِيفُ الْحَقِيقِيُّ لَا شَمَالَهُ عَلَى دِعَادِيِّ ضَمَنَيْهِ وَهُوَ اَنْ هَذِ الْمَذْكُورُ  
وَاجْزَءُ الْاَوَّلِ جَمِسُ لَهُ وَالثَّانِي فَضْلُ لَهُ مِنْ بَابِ يَقَالُ لَا فَضْلُ اَنْهُ حَدُّ لَهُ وَالْاَوَّلُ جَمِسُ وَالثَّانِي فَضْلٌ وَقِيقُ  
بِيَانِ الْاِخْتَارِ لِمَ فِي طَرِدَهُ بَابِ يَقَالُ مَا ذَكَرْتُ لَسِنَ بِمَا لَيْخَ لَدُ خَرَاءِ فَرِجُونَ اَفْرَادُ عَنِيرَاً الْمَحْدُودُ وَفِيهِ وَعْكَسُ  
بَابِ يَقَالُ ذَكَرْ لَسِنَ بِجَامِعِ خَرَوْجِ فَرِجُونَ اَفْرَادُ الْمَحْدُودِ عَنِهِ

**ترجمہ :** (در دسری بحث) وہ جواب پر یعنقریب بیان کیا جائے گا اور وہ ماتن کا قول ہے (تعزیف حقیقی  
دعاوی ضمینہ پر مشتمل ہوں یکی وجہ سے) اور وہ یہ مذکور انسان کی حد ہے اور جنہیں اول اسکی جمیس ہے اور جنہیں دوم اسکی فضل  
ہے (معنی کیا جائے گا) باس طور کیا جائے گا کہ تمہیں سیم نہیں کرتے کہ وہ اسکی حد ہے یا اول جمیس ہے اور دوم فضل ہے (اور  
تفقی کیا جائے گا اس کے جامیع ہونے میں حلل کو بیان کر کے) باس طور کیا جائے گا کہ وہ جواب نے بیان کیا مانع نہیں فری دے کے اسی  
داخل ہوں یکی وجہ سے افراد غیر محروم میں سے (اور اسکے عکس ہونے میں) باس طور کیا جائے کہ وہ جامیع نہیں اس سے اس  
فرد کے خارج ہوں یکی وجہ سے افراد محروم میں سے۔

**فتشریح:** — بیانہ بحث انشائی، بحث اول خوط ریق بحث اور ترتیب طبعی کے بیان میں ہے جب تک  
بیان سے فارغ ہو جکے تو اب اسکی دوسری بحث کو بیان کیا جاتا ہے جسیں میں پہلا بیان تعزیف حقیقی کا ہے اور تعزیف  
حقیقی قفسیہ ہوتی ہے چونکہ وہ دعاوی ضمینہ پر مشتمل ہوتی ہے اور جب قفسیہ سے تو اس پر منع وارد کیا جائے گا اور جامیع  
و مانع کے حلل کو بیان کرتے ہوئے اپنے تفقی کیا جائیگا اور کسی درستگر کی تعزیف کے ساتھ اس کا معنیہ بھجو کیا جائے گا۔

**قوله ماستیلی علیک:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ بحث انشائی ترکیب میں مبتدا و انتہا ہے اور اسکی وجہ  
التعزیف احیقی ہے اور خبر حال انکہ مبتدا پر محوں ہوتی ہے اور یہاں محوں ہوں یکی صلاحیت نہیں جزا کہ خبر بیان التعزیف الحقیقی  
نہیں بلکہ ماستیلی علیک ہے جو مخدوم ہے اور نظر اہر ہے اس کا حل بحث پر بلاشبہ درست ہے۔

**بیانہ لاشمالہ:** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعزیف حقیقی کو مناظرہ میں شمار کرنا درست نہیں کیونکہ مناظرہ کہتے  
ہیں توجہ المذاہب فی النسبۃ کو اور نسبت سے مراد نسبت تاہہ خبری قفسیہ میں ہوتا ہے اور تعزیف حقیقی قفسیہ نہیں بلکہ  
وہ از قسم تصور ہوتی ہے۔ جواب یہ کہ تعزیف حقیقی جو نکہ دعاوی ضمینہ پر مشتمل ہوتی ہے اور دعاوی ضمینہ میں نسبت تاہہ  
خبری ہوتی ہے اسے وہ قفسیہ ہے تصور نہیں پس آئیں مناظرہ درست ہو جائے گا اور اعتراف کا درود بھی!

**قوله وہی ان هذل المذکور:** یہ وضاحت ہے دعاوی ضمینہ کی کہ مذکورہ عبارت تعزیف حقیقی کی حد ہے  
چنانچہ کہا جاتا ہے کہ جنہیں اول اسکی جمیس ہے اور جنہیں دوم اس کی فضل پس آئیں ضمینہ دعاوی ہے جسکی وجہ سے

اگر متألفہ داتعہ ہوتا ہے مثلاً منہ اس طرح داردد ہو گا کہ فضائل حد نہیں یا فضل نہیں اور لفظ اس طرح داردد ہو گا کہ اسیں ملاد نہیں یعنی مانع نہیں کیوں کہ اسیں غیر ملزم کافرا دا غل ہو جائے ہیں پس وہ دخول غیر سے مانع نہیں یادہ تعریف نہیں کیا جاسکتا ہے۔  
 یعنی جامع از ارادہ ہیں کیوں کہ وہ معرفت سے تعین از ارادہ پر صادر قی نہیں آتی اور اسپر مععارضہ بھی کیا جاسکتا ہے۔  
 بیانہ فی طریقہ۔ طرد کہتے ہیں تلازم فی الشفعت کو یعنی کما صدق علیہ الحد صدق علیہ المحدود فی المکنس یعنی جب کہمی اپنے حد صادر قی تو اسپر محدود بھی صادر قی کیا جائے کہ اس کا بر عکس بھی اور عکس کہتے ہیں تلازم فی الاستفہ کو یعنی کہ اسیم صدق علیہ المحدود فی المکنس  
 اپنے حد صدق علیہ المحدود دریا المکنس یعنی جب بھی اسپر حد صدق نہ ہے میکی تو اس پر محدود بھی صادر قی نہ کئے گا اس کا بر عکس بھی اپنے حد صدق علیہ المحدود دریا المکنس یعنی جامع نہ ہو تو قابلہ دوم متفقون پس تعریف مذکور ہو اگر ملاد یعنی مانع نہ ہو تو قابلہ اول متفقون ہو جائے گا اور اگر عکس یعنی جامع نہ ہو تو قابلہ دوم متفقون ہو جائے گا۔

و بعارضہ بغیر کی ای بحد غیر ماذکرہ نکن کا بدل نیکون ذلک الغیر لما یعترف به الحاد اذ لا تعارضہ بین المثلث  
 فی ان احتمال منہ لا یعنی الا خرقیکے کا ان لئے دعاویٰ ضمیہ کن لذق لذق لذق لذق لذق علیہا فالمتن و المفتض و المعلل  
 ترجمہ ای تلک الدلائل

ترجمہ۔ (اور بعارضہ کیا جائے کہ کسی بیکرے ساتھ) یعنی فیکی تعریف کے ساتھ جس کو اس نے بیان کیا تکنی فریڈی  
 ہے وہ فریاس سر سے ہو جس کو تعریف کرنیوالا ہنپاٹا ہو اسے کہ تصورات کے درمیان کوئی تعارض نہیں کیوں نکہ ان میں کہے  
 ایک دوسرے کو منہ نہیں کرتا (بعن لوگوں نے کہا کہ جس طرح ہمارے دعاویٰ ضمیہ ہے اسی طرح ہمارے اس پر کچھ دلائل ہیں اسپر منہ  
 اور لفظی اور مععارضہ ان دلائل کی طرف راجع ہوں گے۔

ترجمہ۔ قولہ بحد غیر ماذکرہ۔ یہ اس امر کی طرف اہش دہی کے کہ تعریف حقیقی پر مععارضہ کے داردد ہوتے  
 کیلئے تین نظریں ہیں اول یہ کہ جس پر بعارضہ کیا جائے وہ حد ہو لسم نہ ہو کیونکہ رسم تصور محض ہوتا ہے اور تصور محض میں بعارضہ  
 نہیں ہوتا اسلئے معلم کہہ سکنا ہے وہ بھی ایک تصور ہے اور بھی میکہ تصور اس پر معارضہ نہ ہو گا دو یہ کہ حاد اول کے مقابلہ ہی  
 ایک دمعارضہ جو تعریف کرے وہ بھی حد ہو سوم یہ کہ حاد اول یہ بھی تسلیم کرے کہ اس کی وجہ تعریف کرے وہ بھی حد ہے تاکہ وہ  
 دلوں جانب سے ضمیہ دعاویٰ کی وجہ سے بعارضہ داتعہ ہو۔

قولہ تبلیل کا ان اخیز۔ یعنی لوگوں نے ماتن کریے مشورہ دیا ہے کہ جس طرح حد حقیقی میں دعاویٰ ضمیہ کی وجہ سے  
 اس پر تین افراد میں ایک افراد میں دمعارضہ داردد ہوتے ہیں اسکا طرح اگر ان دعاویٰ ضمیہ پر دلائل بیان کی جائیں تو نہیں  
 ان پر بھی تینوں افراد میں دمعارضہ داردد ہو سکتے ہیں تو ماتن کو یہ چالہ ہے کہ دو یہ بھی بیان کرے کہ دعاویٰ ضمیہ کے دلائل پر

بھی مذکورہ تینوں اقتراضات وار دہو سکتے ہیں جس طرح ان دعاویٰ صفحہ پر وارد ہوتے ہیں۔

**وَتَعْقِيقُ الْمَقَامِ إِنَّ الْحَدِيدَ يَدًا تَصْوِيرٌ وَتَنْقِيسٌ لِصَورَةِ الْمَحْدُودِ فِي النَّصِّ فَلَا حَكْمٌ فِيهِ أَصْلًا فَالْجَادُونَ أَنَّا ذَكَرَ الْمَحْدُودَ**  
لِتَوْجِهِ النَّصِّ إِنَّا مَا حَوْلَ مَعْلُومٍ بِوَجْهِهِ مَا ثَفَرَ تَسْمِيَةً صَوْرَةً أَخْرَى إِنَّمَا مِنَ الْأَوْطَانِ لَا يَحْكُمُ عَلَيْهِ بِالْمَحْدُودِ إِذَا لَمْ يَسِّرْ  
هُوَ بِعِدِ الرَّضْدِ بِعِدِ الْمَقْدِرِ لِهِ مَا مِثْلُهُ إِلَّا كُلُّ الْنَّقَائِشِ إِلَّا إِنَّ الْكَارِبَةَ فِي النَّصِّ صَوْرَةٌ مُعْقَلَةٌ وَهَذِهِ الْنَّقَائِشُ  
فِي الْأَوْجِ صَوْرَةٌ مُخْسَسَةٌ فَكَمَا أَنَّهُ إِذَا أَخْذَ النَّقَائِشَ يَرَسِمُ فِيهِ تَقْسِيَةً لِحَدِيدٍ بِوَجْهِهِ مُنْعَنٌ بِلِحَدِيدٍ بِلِحَدِيدٍ لِمَنْ يَكُنْ لَهُ مَعْنَى كَذَلِكَ  
إِنَّمَا فِي صَوْرَةِ الْمَحْدُودِ يَدِيْغَارِيَّةً أَنَّهُ لِيَقْتَلُمُ مِنَ الْحَدِيدِ مَنْ حَكَمْتُمْ بِإِنَّهُ أَحَدٌ وَذَلِكَ حَمْدٌ وَدُفْوَرٌ وَدُلُّ الْمُنْوَعِ الْمَذْكُورِ وَهُوَ  
أَنَّهُ بِاعْتِبَارِ هَذِهِ الْحَكْمِ الصَّفْنِيِّ فَإِنْ جَرِيَ عَلَيْهِ (السَّنَنُ الْعَوْمُ مِنَ الْأَدَنَسِلَمُ إِنَّهُ حَدِيدٌ لَهُ مَنْعَنٌ بِلِهِ حَدِيدٌ الْحَكْمُ الصَّفْنِيِّ).

**تَرْجِيمٌ:** — اور تحقیق مقام یہ ہے کہ تجدیدِ ذہن میں محدود کی صورت کشی اور نقش دلگار کرنے ہے پس آئیں  
قلعہ حکم نہیں ہوتا اسی حادِ حمد و دکوں کے سامنے کہ ذہن اس کی طرف متوجہ ہو جائے جو کچھ نہ کچھ معلوم ہے پھر آئیں  
دوسری صورت پہلی صورت سے کامل جیتی ہے زکر تاکہ اس پر حد کا حکم رکھا جائے کیونکہ وہ محدود کی تقدیر  
کے درپے نہیں اس پر وہ نقاش کی مثل ہے مگر کہ حادِ ذہن میں صورت منقولہ کا نقش کرتا ہے اور یہ نقاش  
تمتی میں صورت حکمرہ کا نقش کرتا ہے پس جس طرح نقاش اسیں نقش کیتی جائے اس پر منع موت جنہیں ہوتا بلکہ اس کا  
کوئی معنی نہیں اس کی طرح حادِ تجدید کی صورت یہ ہے اس کی غایت یہ ہے کہ حد سے فنا حکم مفہوم ہوتا ہے باس فور کہ حد  
ہے اور وہ محدود ہے اسی مزروع مذکورہ کا درود حکم صفحی کے اعتبار سے ہوتا ہے پس جو قوم کا زبانوں پر جاری ہے کہ ہم تسلیم نہیں  
کر سکو وہ اس کی حد ہے اس حکم صفحی کو منع کیا جاتا ہے۔

**تَشْرِیحٌ:** — **قَوْلُهُ تَعْقِيقُ الْمَقَامِ:** تعریفِ حقیقیٰ چونکہ دعاویٰ صفحہ پر مشتمل ہوتی ہے اسٹے اس پر مذکورہ تینوں  
اعتراضات وار دہستے ہیں اور اگر ان دعاویٰ صفحہ کو نظر انداز کر دیا جائے یعنی اگر ان کا اعتبار نہ کیا جائے تو اعتراضات  
مذکورہ وار دن ہوں گے کیونکہ تجدیدِ حقیقت میں ذہن میں محدود کی صورت کشی اور نقش دلگار کرتا ہے اس میں تعلقاً حکم  
نہیں ہوتا اسی وجہ سے اس پر منع وار نہیں ہوتا۔

**قَوْلُهُ فَالْجَادُونَ أَنَّا ذَكَرَهُ:** یہ جواب ان درسوالوں کا جوں میں سے پہلا سوال یہ کہ یہ کہنا کہ حد میں حکم نہیں ہوتا  
ترسلیم نہیں بلکہ اسیں حکم ہوتا ہے چنانچہ ان کی تعریف جو حوالہ ناطق سے کی جاتی ہے خالہ ہے کہیں حکم وجود ہے کیوں کہ ایسا  
کیلئے حوالہ ناطق کو ثابت کیا جاتا ہے دوسرا سوال یہ کہ حجت کی تعریف کی جائے وہ کچھ نہ کچھ معلوم ہوتا ہے پس اس کی مزید تعریف  
کرنا دفعوں ہے جواب سوال اول کا یہ کہ محدود کا ذکر شوت حکم کیلئے نہیں اور نہ اس سے تقدیمی تصور ہوتی ہے بلکہ محدود

کو اس نے بیان کیا جاتا ہے کہ ذص اس کی طرف موجہ ہو جائے اور جواب سال ددم کا یہ کہ تعریف سے پہلے محدود کا ہوا  
ہوتا ہے لیکن ہندو اس اس لئے اس کے بعد اس کی تعریف بیان کی جاتی ہے کہ مکمل طور پر واضح در و شن ہو جائے  
قولہ معلوم بوجہ ما، یعنی تعریف سے پہلے بھی محدود کہ کم معلوم ہوتا ہے لیکن مکمل طور پر واضح در و شن یکون کہ مکمل  
طور پر تعریف کے بعد شی معلوم ہوتی ہے یعنی شی ہے من وجہ معلوم ہوتی ہے لیکن تعریف کے بعد پرورے طور پر معلوم

ہو جاتی ہے۔

قولہ مکمل النقاش۔ یعنی تعریف صورت گری کی وجہ ہے کہ صورت گر کی میں خارج میں نقش و نگار  
کیا جاتا ہے اور تعریف میں ذص کے ان نقش و نگار ہوتا ہے تو جس طرح نقش و نگار بناتے ہوئے اسپر منہ در  
ہنس اسی طرح دعاویٰ صحنیہ کو نظر انداز کر کے تعریف پر منہ دار در کرنا درست ہنس لیکن تعریف میں حکم فہمہ متفقور بردا  
ہے اس پر اس فیاظ سے مذکورہ اعتراضات دارد ہو سکتے ہیں چنانچہ یہ جو کہا جاتا ہے کہ اس تعریف کا حد ہونا یہ  
ہنس دہ حقیقتہ اس حکم صحنی کی وجہ سے ہے اور وہ حکم صحنی ہذا حد دہیز ہے جو تعریف سے مستفاد ہے۔

فَنَّدَ أَوْرَدَ السَّائِلَ الْمُنْعَجَ بِنِجَابٍ بِأَعْلَمِ طَرِيقٍ مِّنْ بَيَانِ صَحَّةِ النَّقْلِ وَالإِثْبَاتِ وَالْتَّبَرِيرِ الْأَصْلِ إِنْ يَقُولُ

بِطْرِيقِ عِلْمٍ كَانَ الْجَوْبُ إِنَّا يَكُونُ بِالظَّرِيقَ الْمُعْلَمِ وَاسْتَعْجِبْ إِنَّ الْجَوْبَ عَنِ الْعِنْ الْإِبْرَادَاتِ اعْنَى الْمَنْعِ فِي

الْحَدَا وَالْحَقِيقَةِ كَانَ الْجَوْبُ عَنِ الْمَنْعِ بِالْإِثْبَاتِ الْمُعَدَّ مِنْهُ الْمُنْعَةُ وَذَلِكَ فِي الْحَقِيقَةِ مُتَوَقَّفٌ عَلَى الْأَفْلَاعِ

عَلَى الْذَّاتِيَاتِ وَذَلِكَ فِي غَایَةِ الْفَعْوَبَةِ كَما صَرَحَ بِهِ ابْنُ سِينَافِي كِتَابِهِ وَوَنَ الْاعْتَارَيَةِ الْمُفَظَّلَةِ

تَرْجِيمَهُ۔ پس جب اس ایل نے منیر کو بیان کیا (تو جواب دیا جائے گا اور ان کا ناتبل مذکور طریق سے)

بیان ہجت نقل اور بیان اثبات اور بیان تغیر اصل سے اور اولیہ ہے یہ کہے بطور علم کیونکہ جواب بطور معلوم ہے اما  
ہوتا ہے اور مشکل ہے جواب بعض ایجادات کا یعنی منہ کا (تعریفات حقیقیہ میں) کیونکہ منہ کا جواب مقامہ ممنوعہ کے اثبات سے  
ہوتا ہے اور وہ حقیقت میں موقوف ہے افلاع علی الذاتیات پر اور وہ انتہائی مشکل ہے جیسا کہ ابن سینا نے

ابنی کتاب میں اسکی تعریف کی ہے اور تعریفات المغلیہ کی طرح تعریفات افتباڑ پر اندر ان کا جواب مشکل نہیں  
تَشْرِيعٌ قَوْلٌ فَلَا أَوْرَدَ۔ اس تقدیر عبارت سے یہ اشارہ متفقہ ہے کہ متن میں فوجاب جزا

ہے شرعاً مذکوف کی اور وہ اس ایل المزمع ہے جو سیاق کلام کی وجہ سے حفظ ہو گیا ہے۔

بِيَانِهِ فِيَابٍ۔ یعنی اس ایل جب دعاویٰ صحنیہ کی وجہ سے سوالات کرے تو حاد مذکورہ طریقوں سے ان کا جواب  
دے کا پس گرس میں مشکل صحت نقل کا مرطابہ کرے تو حاد نقل پیش کرے کا اور اگر حاد نے کسی شی کی اصطلاحی تعریف

کی پوتوں مل کے جواب میں حادیت کے گاہ اصطلاح والوں نے اس تعریف کو فرانسیں کی خلاف کتاب میں لکھا ہے  
یا حادیت تعریف حقیقی کو ثابت کرے گا یادہ پہلی تعریف کو تغیرت تبدیل کر دے گا  
قولہ و كان الاولیاً ماتن کو اس عبارت سے یہ مشورہ دیا گیا ہے کہ انہوں نے متن میں بہا علم طریقہ  
کہ یعنی ای کہ احادیث کے ساتھ جواب دے گا جس کے طریقہ عالم ہیں جبکہ ان کو طریقہ علم کہنا چاہیے  
چونکہ باقیل میں معلوم طریقہ ہی شیء نہیں۔

بيانہ واستصعب ای تعریفات حقیقیہ پر اگر من دار کیا جائے تو اس کا جواب مشکل ہے اور شرح ہیں  
ای جواب سے استصعب کا صیرے مردج یعنی اس کے نائب فاعل کو بیان کیا گیا ہے اور ساتھ یہ بھی کہ حین سول  
کا جواب مشکل ہے وہ منع ہے۔

قوله لاذن الجواب : یہ دلیل سے تعریفات حقیقیہ پر منع کا جواب مشکل ہوں گے جیس کا خلافہ یہ کہ منع سے  
اصل میں مقدمہ ممنوعہ ثابت کرنا مقصود ہے اور مقدمہ ممنوعہ کو ثابت کرنا مدد و دل کی ذاتیات کے جانتے پر متوف  
ہے اور شیئی ذاتیات کو حدیقتہ جانتا رب تدریب کے ساتھ خاص ہے جیسا کہ اس بارہ ابی سینا نے اس کی تصریح  
کی ہے کہ شیئی ذاتیات کا جانتا دشوار ہے کونکہ ممکن ہے جیوان ان کا عرض عام ہے اور ماشی اس کی جنس اور ناق  
خاصہ ہے اور صاحب فضل قرب اور حیوان و ماشی میں کسی کے جنس یا عرض عام ہونے پر کوئی دلیل ہٹنی اسی طرح  
ماطن اور صاحب میں کسی کے فضل یا خاصہ ہونے پر کوئی دلیل ہٹنی۔

بيانہ دون الاختباریہ یعنی منع کا جواب اگرچہ تعریفات حقیقیہ پر دشوار ہے لیکن تعریفات اعتبار یعنی مطلقاً  
و لفظیہ پر نہیں کیونکہ تعریفات اصل احمد پر اگر کوئی منع دارد کرے کہ میں اسکو نہیں مانتا تو حادیت کو کتاب کے خواستے  
ثابت کر دے گا اسی طرح اگر کوئی تعریفات فنیہ پر منع دارد کرے تو حادیت کو لحن کا خواستہ دیا رہے گا

فإنها أى الحدود الاعتبارية لا تستلزم اصرها الحكم بان هذا أحداً له في الاستصلاح تمنع الفتاوى مما تمنع اللغظة  
لاستلزم الحکم بان هذا سمعنا به في اللغة ولا يخفى انه كان الاولیاً على تقدیم وجوب مفہوم استصعب  
الى جواز على ما نقل عنه قد سأله اس سؤال فانه يسمى فیها بمحض نقل اخ و لوجح مفہوم استصعب  
الى المنع اتفتح الامر بلا تکلف غایته انه غير معمليه انه لا صحوة في المنع و انما هي في جوابه وبالمجمل هذا  
الكلام لا يخلو عن نوع خدا شرطه و بدل فتح المنع الوارد عليهما بمحض نقل من اهل الاستصلاح كما مدح فتح  
المنع الوارد على المفہوم بالنقل من اهل اللغة او وجبه استعمال من العذقة بين المراد وبين المعنى

السطلخ او بیان ارادہ کا بان یقان لائزیل مایفہم فلائر لافنڈر لائزیل اسی اثر  
 ترجیحہ اے۔ (اور بے شک وہ) یعنی تعریفات اعتباریہ (چونکہ وہ حکم کو مستلزم ہیں) باسی طور کریں اسکی  
 اصطلاح میں تعریف ہے (اے پر مجھے منع دارہ کیا جائے گا) جبکہ اسکی تعریفات لفظیہ پر منع دار دیکھا جاتا ہے چونکہ وہ جسم  
 مستلزم ہو باسی طور کریں اس کا معنی ہے لفظت میں اور بے شک وہ رسمی نظر سے کہ دوہ اولیا ہے استقعب کی صورت کو چلب کریں  
 رجوع کرنیکی تقدیر ہے۔ اس طور پر کہ اسی قدر سے منقول ہے یہ کہ کہ اسیں جواب مہل ہے مخفی نقل سے  
 اور اگر استقعب کی ضرورت کی طرف رجوع کی جائے تو امر بلا تکلفاً دفعہ ہو جائے گا۔ زیادہ سے زیادہ اسپریزہ وارد  
 ہو گا کہ دفعہ منع میں دشوار ہیں اور دوہ بے شک دشوار اس کے جواب میں ہے۔ خلاصہ یہ کہ یہ کلام ایک قسم کے غور نظر  
 سے خالی ہیں (اور دفعہ کیا جائے گا) منع کو جو تعریفات پر دار ہے (مخفی نقل سے) اصل اصطلاح کی طرف سے جس  
 طرح اس منع کو دفعہ کیا جائے گا اہل لفظت کی طرف سے نقل کے ذریعہ جو تعریفات لفظیہ پر دار ہے (یا بطریقہ  
 میں اسی شک سے جو مراد و معنی اصطلاحی کے درسیان ہے (نابیان ارادہ سے) باسی طور کیا جائے کہ اس کا ارادہ  
 ہیں کرتے جو ظاہر لفظ سے مفہوم ہوتا ہے بلکہ معنی آخر کا ارادہ کرتے ہیں۔

**لکھر صحیح ہے۔** بیانہ فائدہ، یہ دلیل ہے اس امر کی کہ تعریفات اعتباریہ یعنی اصطلاحیہ و لفظیہ پر  
 منع وارد ہو سکتا ہے جسیں کا خلاصہ یہ کہ تعریفات اصطلاحیہ و لفظیہ چونکہ حکم کو مستلزم ہیں چنانچہ کہا جاتا ہے کہ  
 اصطلاح میں چونکہ یہ اسکی تعریف ہے اس لئے ان پر منع وارد ہوتا ہے اور شرح میں ای احمد و الداعیہ اعتباریہ سے منع  
 فائدہ کے اندر چنیز منعوب کے مرجع کو بیان کیا گیا ہے اور کما تمعن اللطفیۃ سے متن میں ایضاً کے مفہوم کا دفناحت یقود  
 ہے کہ تعریفات اصطلاحیہ پر منع وارد ہوتا ہے جبکہ طرح تعریفات لفظیہ پر منع دار دیکھتا ہے۔

**قوکہ ولا یعنی انہ ای اعتراف میں ہے متن پر کہ استقعب فعل بھول ہے جس کا ناسب فاسد نیم مرد عذت ہے اور جو  
 لفظ جوبل ہے یا لفظ پس اگر لفظ جواب ہے جیسا کہ ماں سے ہنہیں میں اسکی تعریف موجود ہے تو جواب کے اندر یہ فوجہ  
 نقل اور وجہ استحال کے بیانے میں ہے ابھر دلخواہ اور وجہ استحال ہونا چاہیے کہونکہ مشکل کے مقابل میں سہول د  
 اسلام آتکے دفعہ ہیں اور اگر وجہ لفظ منع ہو تو معنی بلاشبہ دفعہ ہو جائے کا لیکن اسپریزہ لفظ لازم آئے گا کہ  
 تعریفات خلائقیہ پر درود منع مشکل ہر حالانکہ مشکل درود منع ہیں بلکہ اس کا جواب ہوتا ہے خلاصہ یہ کہ متن کی  
 عبارت کسی اعتبار سے بھی لفظ سے خالی ہیں۔**

**بیانہ مدارک۔** یعنی تعریفات اصطلاحیہ و لفظیہ پر درود منع کا جواب مشکل ہیں بلکہ اس ان ہے کیونکہ

اسی منع کو تین طریقے سے درفعہ کیا جا سکتا ہے ایک عفن نسل سے یعنی امریکانی تعریف کو کتاب سے دیکھا دیکھا  
مثلاً تعریف لفظی میں لعنت کی کتاب کو دیکھنے کا حسں طرح دوسرا طریقہ استعمال سے یعنی معنی مستقل ہیہ اور معنی  
لغوی یا معنی اصطلاحی کے درمیان مسلمان کو بیان کر کے چنانچہ پڑھئے کہ میں نے جو تعریف بیان کیا ہے اس کا اصطلاحی  
تعریف کے ساتھ تعلق دلایا ہے اور دوسرے اصطلاحی تعریف صراحت فرمائے تیرہ طریقہ بیان مراد سے متعلق ہے  
کہے کہ لفظ یعنی فنا ہر ہے دوسری مراد نہیں بلکہ وہ ہے جس کو ان الفاظ کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے کو وضاحت دیتے ہے کب  
نہیں درجہ تسلسل لازم ہے کا جو مجموع ہے میکن اسکی تغیری مرکب سے کی جاتی ہے جس طرح بالفون کی تعریف درج کیا گی  
جزئیات سے کی جاتی ہے۔ میکن درجہ نامن کے اجزاء نہیں اسی طرح اسہا اسہا جملات کی تعریف جو مسلم اللذات و احباب  
الوجود اخون سے کی جاتی ہے میکن درجہ اسہا جملات کے اجزاء نہیں۔

واعلم أن أسلاق المربع يعني المفتح والمعقّل والمعارضه وحواري كلّا بهم البلاق لفظاً المفتح على كلّ واحدٍ  
منها هناك يعني على الاسرلة الواردة على الحداد وبطريق الاستعارة المعمّة باعتبار تشبّهها بالمضطّلات  
ويعتمل اختياراتُ بناءً على أن الالفاظ المذكورة كما أنها مفتوحة للمعنى المشهور تؤدي بعدها إلى  
لتلك المعانى ايفاناً كلّاً لفظاً عنه قد يدرس صريحاً

ترجمہ : — (اکر آپ جانش کے منحصراً یعنی منع و نفعت و معارفہ (کا اسلام) اور متاخرین کے خاتم میں اقتدا ش کا اسلام اور مذکورہ ہیں سے ہر ایک پر ہوتا ہے (بیان) یعنی ان کو اور پر جو تعریفات پر دار ہوتے ہیں (بلوں سندھ میرہ) اس اعتبار سے کہ اسکی تشبیہ سلطنتیات کے ساتھ ہے (اور وہ حقیقت کا بھی احتمال رکھتا ہے) بناد کرتے ہوئے اس امر پر کہ الفاظ اغذکرہ جیسا کہ وہ مورخوں ہیں معانی مشہورہ کیلئے مستعمل ہیں اس امر کا کہ وہ ان معانی کیلئے بھی بخوبی اس سبک دہ ماتن تدوں سرڑے سے منقول ہے۔

**تشریح** — بیانہ و اعلم ان اطلاعات کے معنی منع و نفع و معاونتیں ہے ہر لیک پر منع کا اسلامی ہوتا ہے لہس شد درج کا ہر ایک ان سوالوں کو بھی منع کیجا تاہے جو دلیل یا اس کے مقدمہ پر دارد ہوتے ہیں اور درمیان ان سوالوں کو بھی منع کیجا تاہے جو تصریفات پر دارد ہوں لیکن دلیل یا اس کے مقدمہ پر دارد ہونے والے سوالات کو منع کہنا حکیمت ہے اور تصریفات پر سوالات کو منع کی اسناداً جو مجاز نہ رہے۔

**قولہ المعنیۃ** استعارہ لفظ میں خلب تمارتے کو کہا جاتا ہے اور اسکلارج میں ادوات ششی کو ذکر کئے جائز ہے اسی کو درج کرنا اور شبہہ دینے کو کہا جاتا ہے اس کی جا قسمیں ہیں (۱) استعارہ بالگنا یہ (۲) استعارہ

مفرخہ (۱۰) استعارہ تجھیلیہ (۱۱) استعارہ تہذیبیہ۔ استعارہ بالکنایہ وہ ہے کہ فرم شیر کو بیان کر کے اس سے مشتبہ مراد لیا جائے، دیگر تجھیہ ہے کہ اسیں مشتبہ کنایتہ یعنی فہماً سمجھا جاتا ہے مراوٹہ نہیں اور استعارہ غیلیلیہ وہ ہے کہ شیر بکے مناسبات میں سے اتوی تر مناسب کو مشتبہ کیلئے ثابت کیا جائے۔ درج تجھیہ یہ کہ اس سے مشتبہ بکا خیال ہیدا سوتا ہے استعارہ تجھیہ وہ ہے کہ مشتبہ بکے مناسبات میں سے ضعیف تر مناسب کو مشتبہ کیلئے ثابت کیا جائے دیگر تجھیہ یہ کہ ترجیح چونکہ لغت میں نادہ کا اولاد کو تحریر اخوار اور دودھ پلانے کو کہا جاتا ہے اسے اس قسم کو جی تر تجھیہ کہا جاتا ہے اس سے مشتبہ بکا خیال ہیدا سوتا ہے اور استعارہ تجھیلیہ کا تحریر اخوار اسلہ مزاجاتا ہے اور استعارہ غیر حددہ ہے کہ مشتبہ بکے بیان کر کے اس سے مشتبہ مراد لیا جائے وہ بھی مشتبہ بکا خیال کو فراہم کر جاتا ہے۔ پس بہاں بھی دلیل اور مقدمہ دلیل پر وارد ہونے والے منزوع یہ مشتبہ تجھیہ یہ کہ اسیں مشتبہ بکو فراہم بیان کیا جاتا ہے۔ پس بہاں بھی دلیل اور مقدمہ دلیل پر وارد ہونے والے منزوع یہ مشتبہ تجھیہ یہ کہ اسیں اور حدد پر وارد ہونے والے منزوع مشتبہ تو ذکر سے مشتبہ کا اور مراد مشتبہ ہے پس یہ استعارہ مفرخہ ہے میں اور حدد پر وارد ہونے والے منزوع مشتبہ کا اور مراد مشتبہ ہے پس یہ استعارہ مفرخہ ہے  
قولہ باعتبار تشبیہہا۔ یعنی حقیقی و مجازی معنی کے درمیان کوئی علاقہ کا ہرنا فروری ہے پر درہ علاقہ تشبیہ کا  
پویا یہ تشبیہ کا اگر علاقہ تشبیہ کا ہر تو اس کو استعارہ اور بھی از استعارہ کہا جاتا ہے اور اگر علاقہ غیر تشبیہ کا ہر تو اس کو مجازی

مرسل کہا جا تائے۔  
 ابھت الثالث میں مالیتباں من قولہ بستبان ای بتھر صاف کرتا من ان المخ طلب الدلیل علی مقدامہ معینتہ  
 عدم توجیہ المخ حقیقتہ علی النقل والدعوی مبنی للفاعل وجوہ ان نکوننا مبنی للمعقول علی المدعا  
 والمعقول حيث لم يقتند ارجاعه ای ارجاع المخ الی المقدامہ ای المذکورۃ فی دلیل المستدل  
 ترجیہ: (ابھت ثالث) وہ ہے جو ماں کے قول (واضھہ) سے واجب ہے۔ یعنی ظاہر ہے (اس میں سے جو  
 ہم نے بیان کیا) کہ مخ مقدمہ معینہ پر دلیل کو طلب کرتا ہے (مخ کا حقیقتہ نقل و دعوی پر توجیہ نہ ہونا) دراں حالیکہ  
 دلوں مبنی للمفعول ہونا اور جائز ہے ان درلتوں کا مبنی للمفعول علی مدقائقی و متفقی ہونا (جبکہ اس کے) یعنی مخفک (جدا

کرنے کا قدر نقد مرکی طرف نہ کیا ہو) یعنی اسی مقدمہ درجہ صاف جو مدد و رہنمائی  
تمنی سچ ہے۔ قولہ مایستبان، یہ جواب ہے اس سوال کا کہ الجھٹ الشالٹ مبتدی ہے جس کا خبر  
میستبان ماڈرنا کو قرار دیا گیا ہے جو درست ہے میں کوونکہ بجٹ شالٹ صرف میستبان مادرن نہیں بلکہ پوری بجٹ ہے  
بجٹ میں تک جواب یہ کہ خبر میستبان نہیں بلکہ مایستبان من قولہ ہے یعنی اس کا یہ کہ بجٹ شالٹ ہے جو ماتحت تدریس میرا  
کے قولہ سے ظاہر ہے اور ان کے قول سے ظاہر ہو رہی بجٹ سے

قولہ من ان المنه۔ متن میں جو ماذکر نہ ہے یہ اس کا بیان ہے کہ اس سے مراد منہ کی تعریف ہے اور

وہ تقدیر محبیہ پر دلیل کو مطلب کرتا ہے۔

**قولہ مبینین الفاعل**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا لفاظ و دلکشی دلائل مقدمہ ہیں اور مصادر اعتبری ہوتا ہے اور اعتباری شیئی ظاہر ہے اشباع و نقی کی صلاحیت نہیں وہ کہا پس اس پر منع دار نہ ہو گا۔ جواب یہ کہ مقدر کبھی معنی لفاظ اعمل ہوتا ہے اور کبھی معنی المفعول تقدیر اول لفاظ معنی نافل ہو گا اور زویی معنی بدی اور تقدیر دوم نفل معنی مستقول ہو گا اور زویی معنی بدی اور بیان دلائل احتمال درست ہے پس ان پر منع کا درد درست ہو جائے گا۔

**قولہ ای المقدار المذاکورۃ**، مقدارہ کا الائق چنانکہ چند چیزوں پر ہوتا ہے اسے یہاں مقدمہ سے جو مراد ہے اسکو بیان کیا جاتا ہے کہ اس سے مراد وہ مقدار ہے جو مسئلہ کی دلیل میں مذکور ہے۔

امالنقل تلاته اذا قال احد قال ابوحنیفة رحمہ اللہ الیه لیست بشرطی الوضوء فاما ان يقول المانع  
لا نسلم اما لیست بشرطی الوضوء فاما ان يقول لا نسلم ان ابا حنیفة رحمہ اللہ الیه قال لذا قال الاول لا يسع اصلًا  
لانه قوله الكلمة بطرق الحکایۃ فلا يعقل به المواخذۃ اصلًا واما الثاني فهو وان كان يسع لكن لام  
حيث انه منع حقیقتہ بل لام عبارۃ عن طلب المانع للقتل يطلق عليه المفظ الممنع مجازاً للشارکة في  
كون کل منهما طلبًا من قبيل استعمال المفظ المعید فمقابل آخر المطلقة فاستعمل المفظ الممنع

**ترجمہ:** — لیکن نقل تو اسے کہ جب کھنے کیا کہ امام ابوحنیفة رحمہ ارشد تعالیٰ نے فرمایا کہ مزت وضوی  
شرداہیں پس مانع کیے گا کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ امام ابوحنیفة نے ای فرمایا ہے پس ادل کبھی مسحونہ نہ ہو گا کیونکہ نافع  
نے کلام کو بطور حکایت ثابت کیا ہے پس اس کے نامہ مواخذہ قطعاً متعلق نہ ہو گا اور لیکن دوم تردد اگرچہ مسحونہ  
ہو گا لیکن اس حدیث سے نہیں کردہ حقیقتہ منع ہے بلکہ اس نے کہ وہ نامہ ہے طلب المانع نقل کا جس پر لفظ المانع  
الائق کیا جاتا ہے ان دونوں میں سے ہر ایک میں نقل کے شرک ہر یہیکی وجہ سے اس قبیل سے کہ ایک لفظ مقدار  
ملکت کے درمیں مقدار میں مستعمل ہے پس لفظ المانع کو استعمال کیا گیا۔

**تشرح:** — **قولہ اما النقل**، او پر یہ کہ رکذ منع حقیقی نہ نقل پر دار د ہو گا اور زویی  
پر لیکن نقل پر اسے ہیں کہ اگر کسی نافع نے کہا کہ امام ابوحنیفہ فرمایا کہ مزت وضویں شرداہیں تو  
مانع اس پر دو طرح سے منع کرے گا۔ مانع یا تو یہ کے کا کہ سن نہیں عاست اک مزت وضویں شرداہیں یا  
مانع اس طرح کرے گا کہ یہ میں نہیں مانتا کہ امام ابوحنیفہ نے اس طرح قول کیا ہے تو مانع کا پہلا قول

ہرگز مسحوم نہ ہوگا کیونکہ یہ نہ تو منح حقیقی ہو سکتا ہے اور نہ منح مجازی کیونکہ ناقص کا داد قول بطور حکایت  
ہے البتہ اس کا دوسرا قول مسحوم ہوگا۔

قولہ نکن کامن حیث: یہ جواب ہے اس سوال کا کہ درست کے قول کے مسحوم ہوئے سے مراد  
کہ نقل وارد ہو سکتا ہے حالانکہ اور پر یہ لگز را کہ نقل پر منح وارد نہیں ہوتا جواب یہ کہ مانع کے درجے  
قول پر جو منح دار دہ ہوتا ہے وہ منح حقیقی نہیں بلکہ منح مجازی ہے اور منح مجازی سے مراد طلب تصحیح نقل ہے  
اس طلب کو مجازاً منح کھاگی۔

قولہ للمسدکۃ: یہ جواب ہے اس سوال کا کہ حقیقت و مجاز میں کوئی نہ کوئی اسلامہ ہوئے  
اور یہ ان کو نہ اسلاماً قہر ہے جواب یہ کہ ان کے اندر اسلامۃ طلب ہے کہ منح حقیقی میں طلب دلیل ہے  
اور منح مجازی میں طلب تصحیح۔ دونوں ہی طلب میں ایک درست کے شریک ہیں

قولہ من قبیل: یہ جواب ہے اس سوال کا کہ منح حقیقی اور منح مجازی میں جب علامہ و مذاہ  
موجود ہے تو یہ مجازی کو نسی صورت ہے؛ جواب یہ کہ ایک مطلق کے کچھ دو معید ہوتے ہیں اور جب ایک  
معید بولا جائے تو اس سے دوسرے معید کی مراد بی جاتا ہے۔ یہ بھی ایک قسم کا مجاز ہے چنانچہ طلب مطلق ہے  
جس کے دو معید ہیں ایک منح حقیقی جو طلب الدلیل ہے۔ اور دوسرا منح مجازی جو تصحیح نقل ہے تو یہ ان ایک  
معید لینگی حقیقی ہوں کہ دوسرے معید لینگی منح مجازی مراد بی جائیں گے۔

وَأَمَا الْدُّعَوَى فَلَدَنَهُ أَذْاقَالِ الْمُتَكَلِّمِ الْجَسْمُ هُرْكِبٌ مِنْ أَجْزَاءِ لَا يَتَجَزَّرُ وَيَقُولُ الْحَكِيمُ لَا مَنْ لِمْ ذَلِكَ

فَامانَ يَرْوِيَ بِهِ طَلْبُ الدَّلِيلِ عَلَى الْمَقْدِمَةِ الْمَعْنَى وَهَذَا أَصْحَالُ مَعْنَى لَهُ كَانَ لَهُ لَوْجَدُ دَلِيلٌ

مَعَ الْمَدْعَى بَعْدَ حَقِيقَى طَلْبِ الدَّلِيلِ عَلَى مَقْدِمَةِ صَحِيفَةِ مَنْهُ وَأَمَانَ يَرْوِيَ بِهِ طَلْبُ الدَّلِيلِ عَلَى

تَلْكَ الدَّعَوَى وَهُوَ مَسْمُوعٌ لَكُلِّنَّهُ مِنْ بَنْتِ حَقِيقَةٍ بَلْ أَنَّا بِطَلاقٍ عَلَيْهِ لَفْظًا مَسْمِعٌ مَجَازًا عَلَى مَا عُرِفَ

كَالنَّفْضِ وَالْمَعَارِضَةِ إِذَا لَمَّا آتَهُ لَا يَتَوَجَّهُ إِلَيْنَاهُ وَالْمَعَارِضَةُ لِعَدَمِ الدَّلِيلِ الْمَذْكُورُ لِلإِثْنَانِ

تَرْجِيمٌ:— اور سین دعویٰ تو وہ اسلئے کہ جب متکلم کہے کہ جسم مرکب ہے اجزاء لا یتجزّر  
۔ فلذٰنکہ کہم وہ دلیل نہیں کرتے ہیں آیا اس سے مقدمہ معینہ پر طلب دلیل کا ارادہ کرتا ہے اور یہ ان

سی سے ہے جس کا کوئی معنی نہیں کیونکہ مدعی کے ساتھ ایک کوئی دلیل نہیں پائی جاتی یہاں تک کہ دلیل  
کے مقدمہ معینہ پر طلب کیا جائے اور آیا اس سے اس دعویٰ پر طلب دلیل کا دعویٰ کرتا ہے اور وہ مسحوم

ہے لیکن وہ منع حقیقی نہیں لیکن اسپر خوازنا لفظ منع کا اطلاق کیا جاتا ہے اس فور پر جو اپنے بے عاقابی سے نافذ دعا رکھنے والے متعارض ہیں کیونکہ وہ دلیل جو اشانت کریں گا کوئی رہنماء نہیں ہے۔

**تشريح۔— قولہ واما الذی عوی ای دلیل ہے اس بات کی کہ دعویٰ پر منع حقیقی دارد نہیں ہو سکتا کیونکہ متكلم نے نشانہ دی دعویٰ کیا کہ حکم مرکب ہے جو اسلامی مذکوری سے اور سفی اسپر منع دارد کرے کر دے فو رسیم نہیں۔ اس کا دلیل ہو سکتا ہے ایک یہ کہ طلب مقدار متعینہ پر ہے۔ ظاہر ہے وہ درست نہیں کیونکہ دعویٰ پر ابھی دلیل سی نہیں دی کی تو اس کی مقدار متعینہ پر دلیل کیسے طلب کر لیگا دوسرا یہ کہ طلب دلیل دعویٰ پر ہو۔ یہ بلاشبہ درست ہے لیکن وہ منع حقیقی نہیں بلکہ منع بیازی ہے اور ان میں اس لادشارکت کا وجود ہے۔**

**قولہ ای کما اندہ، یعنی لفسل و دعویٰ پر نافذ دعا رکھنے والے نہیں ہو سکتے کیونکہ وہ دلنوں دلیل پر وارزہ ہے۔**

ہیں ظاہر ہے لفسل و دعویٰ دلیل ہیں۔

وَقَدْ أَنْهَا الْمَعْنَى مِنْ الْمُنْقُولِ مِنْ حِدَثٍ هُوَ مُنْقُولٌ لِعَدَمِ التَّزَامِ صَحِحَّهُ وَأَمَّا ذَلِكُمْ صَحِحَّهُ فَنِ حِدَثٌ  
الْتَّزَامُ لَيْسَ بِسَاقِلٍ وَكَلَامَهُ لَيْسَ بِنَقْلٍ بَلْ ذَلِكُ الْاعْبَارُ فِي تَوْجِهِ عَلَيْهِ الْمَنْعُ قَالَ قَدْ أَنْهَا مَوْعِدُهُ فَنِ الْمَنْعُ  
عَنْهُ وَأَنْتَ خَبِيرٌ بِأَرْجُلِ الْقَوْلِ مِنْهُ دِيلٌ عَلَى أَنْ تَفْسِيرَ الْعَدَافَةِ بِمَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ صَحِحُ الدَّلِيلِ عَنْ قُلْمَامٍ  
عَنْهُ كَذَاهُ وَجْهُ الدَّالِيَّةِ أَنَّ الْمُنْقُولَ بَعْدَ كُونِهِ مَلْتَزِمًا صَحِحَّهُ لِسُونَى مَسْوِقَهُ الْمَهْلِكُ مَعَ افْدَهُ  
يُعَزِّزُ وَرُدُّ الْمَنْعِ عَلَيْهِ وَكَذَاهُ خَفْيَ عَلَيْهِ أَنَّهُ الْمَاهِلُ لِعُلَى ذَلِكَ أَذْفَرَ الْمَنْعَ بِطَلْبِ الدَّلِيلِ عَلَى الْعَدَافَةِ  
وَأَمَّا ذَلِكُنْسُ طَلْبِ الدَّلِيلِ عَلَى مَلْتَزِمِ الصَّحِحِ فَلَا يُغَمِّرُهُ عَلَيْهِ هُوَ أَنْ مِنْعُ الْمَدَعِيِّ إِنْهُ حَقِيقَةٌ

### وَلَا بَعْدُهُ التَّزَامُ

**ترجمہ:** (اور یعنی کا قول ہے کہ منقول من حیث ہو منقول بر منع اس وقت حمنزع ہے جیکہ ناقل نے اس کی صحیح

کا التزام نہ کیا ہے اور لیکن جب اس کی صحیح کا التزام کیا ہے تو ذہن التزام کی حیثیت سے ناقل نہیں اور ان کا کلام اس اعتبار  
سے نقل نہیں ہے اس بر منع متوحہ ہو جائے کامان قدس سرہ فی اس چیز کے متعلق فرمایا جوان سے منقول ہے اور آپ  
جز رکھتے ہیں اس بات کی کہ یہ قول قائل کا اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ مقدمہ کی تفسیر ما یتوقف علیہ صحة الدلیل کے ساتھ  
ان کے نزدیک مسلم نہیں۔ مان کا کلام تمام ہو گی۔ دلالت کی وجہ یہ کہ منقول اسی کے ملتمم الصحت کے بعد ما یتوقف علیہ  
صحیح الدلیل کے تبییل سے نہیں باد جو دیکھ کر منع کا وردہ اس پر جائز ہے اور آپ پر مخفی نہ رہے کہ وہ اس امر پر دلالت  
کرنے سے جبکہ منع کی تفسیر طلب الدلیل علی المقدمہ کے ساتھ کجھ ہے اور لیکن جب طلب الدلیل علی ملتمم الصحت کے ساتھ

تفیری جملے تقدیمات نہیں کرے گا۔ یہاں اس پر اس وقت یہ فاردد ہو گا کہ مدعی بھی حقیقت ممنوع ہو گا اور اس کا لام  
میں کوئی بعد نہیں۔

تشریح — بیان و تقلیق اما المعنی یہ قول ہے بعض علماء کا کہ منقول من حيث ہو منقول پر مشتمل  
دارد نہیں ہوتا جبکہ کہ دہ ناقل پہنچ نقل میں التزام صحت کا وقید نہ کرے اور اگر ناقل نہ پہنچ نقل میں منقول کا من  
کا التزام کر لیا تو اپ دو محض ناقل نہ رہے گا اور نہ اس کا نقل۔ نقل محض رہے گا بلکہ التزام صحت کی وجہ سے دہ بزر  
درعی ہو جائے گا۔ اب اسی صورت میں اسپر منع دار دہوں کے گا چنانچہ ناقل نے کہا کہ سیدنا امام شافعی کا قول ہے لا اور مز  
الابالستیہ پھر صوت نقل کا خیال کرتے ہوئے ناقل نے اس پر پیدا و لیل عین دہی کی بخشی کریں مسلی اس طلبی پر مذکور کا قول ہے  
لا و مزدرا الامن یذکر اسم اللہ پس اسی صورت میں ناقل درعی قرار پائے گا اور اس کے نقل پر منع دار دہ کرنا دہ بزر جاہی

قولہ قال قدس سوہ: یہ جواب ہے اس سوال کا کہ منقول ملتزم الصحة پر منع حقیقی نہیں بلکہ منع جائز کی دار دہ  
ہوتا ہے اسٹے کہ منع کرتے ہیں طلب الدلیل علی مقدمة معینۃ او ر مقدمہ کہتے ہیں ما بتوقف علی صحة الدلیل کو پس منع منقول  
ملزم الفحوم پر دار دہ ہو گا کیونکہ منقول مقدمہ نہیں اسٹے کہ صحت دلیل مقدمہ پر موقوف ہوتی ہے منقول پر نہیں جواب اس کی کہ  
کہ نہیں سے برداشت جائے گا کہ جن کے نزدیک منقول ملتزم الصحة پر منع حقیقی دار دہ ہوتا ہے ان کے نزدیک مقدمہ کا دہ تمہار  
مسلم نہیں بلکہ دہ مقدمہ کی دوسری تعریف بیان کرتے ہیں۔

قولہ ولا يخفى عليك: اور پہنچ میں یہ لذہ را کہ مقدمہ کی الگ کوئی دوسری تعریف بیان کرنے سے منقول ملتزم نہیں  
پر منع حقیقی دار دہوں کے گا شرح میں یہاں اس کا رد کیا جاتا ہے کہ مقدمہ کی تعریف تبدیل کئے بغیر منع کی تعریف تبدیل کر  
کے منقول ملتزم الفحوم پر منع حقیقی دار دہوں کی مونکہ منع کی مشہور تعریف یہ ہے طلب الدلیل علی مقدمة معینۃ او ر اگر منع کی  
تعریف طلب الدلیل علی منقول ملتزم الفحوم کے ساتھ کی جائے کہ جلد تو اس تعریف کی وجہ سے منقول پر منع حقیقی دار دہوں کا  
اسٹے کہ تعریف میں مقدمہ کا تذکرہ نہیں۔

قولہ فحمد لله: یہ سوال ہے جس کا جواب و کا بعد فی التزام سے آگے مذکور ہے سوال یہ کہ منع کی دوسری  
تعریف بیان کر کے منقول پر منع حقیقی دار دہوں کرتا ہے تو اس سے یہ لازم ہے کہ منع حقیقی دعویٰ پر جسمی دار دہوں کا  
کہ دعویٰ اسی بھی مدعی صحت دعویٰ کا وقید کرتا ہے اور وہ بھی ملتزم صحت ہوتا ہے جیکہ یہ ثابت ہو چکا ہے کہ دعویٰ پر منع جسمی  
دار دہ نہیں ہوتا۔ جواب یہ کہ منع کی اس تعریف کے اعتبار سے اگر دعویٰ پر منع حقیقی کا دار دہوں نا اسلام کر لیا جائے تو اسیں  
کوئی اضافہ نہیں۔

وقد حرت كل همها اى لنظر على انه اى انسان لا يجوز طلب المقصوم عند التقى والتبني عنه عوى الامر  
البدىءى العين الاولى والى تلى عوى الامر النظري على المساوم مطلقاً من غير تقديم بما ذكره المقصود  
محلوبيتة بوجيه اخرو الحال ان ذلك اى عى جواز الطلب اذ المقصودى مقتضى السائل بعلوميته اى  
اى المقصود او كام البدىءى او النظري بطرق اى

ترجمہ: — (اور جتنی کہاں لوگوں) یعنی اہل مناظرہ (کے کلام) اس امر پر جاری ہے وہ) صیرشان ہے (جاڑ بھی معلوم پرستی کا مطالیب) لقتل کے وقت (اوہ تبلیغ کا مطالیب) امداد بھی غراول کے دعوی کے وقت (اوہ دلیل کا مطالیب) امر نظری کے دعوی کے وقت (سلطگی بیرونی کے) اس کے ساتھ جبکہ اس کا معلوم ہر ناکسی دوسرے طریقے سے متفاہد نہ ہو (حالیکہ وہ) یعنی مطالیب کا جائزہ ہونا (جیکہ مقصود نہ ہے) یعنی سائل کا مقصود نہ ہو (اس کا معلوم کرنا) یعنی منقول یا امر بھی یا نظری کا معلوم کرنا (کسی درس سے طریقے سے)۔

**لشیخ:** — بیانہ و قد اجرت ما قبل میں نفل و دلوی پر سخنے درود دعویٰ درود سے متعلق کلام گذرا اسلئے یہاں اُن سے متعلق ایک دوسری بات یہ بیان کی جاتی ہے کہ ناقل جب کوئی نفل پیش کرے تو اس سے یقین نفل کا مطلب کیا جائے گا اور اگر مرد علی خفی کا دلوی کرے تو اس تنبیہ کا مطلب کیا جائے گا اور اگر مرد علی انفلوی کا دلوی کرے تو اس سے دوسری کا مطلب کیا جائے گا اور وہ چیزیں اس لئے کوئی معلوم ہوتی ہیں تو اہل مناظر نے اس پر یہ الفاظ قائم کیا ہے کہ اس لئے ان چیزوں کا مطلب مطلق نہیں کر سکتا اور نہ وہ مجاز ہو جائے کہ اہل مناظر نہیں خلاصہ یہ کہ معلوم ہونے پر مذکورہ چیزوں کا مطلب مطلق جائز نہیں جیکہ اس لئے کوئی دوسرے طریقے سے معلوم کرنے کا قدر نہ کیا ہو اور اگر اس لئے کوئی طریقہ معلوم ہیں اسکے علاوہ کسی دوسرے طریقے سے معلوم کرنے کا قدر کرے تو اس لئے ان چیزوں کو معلوم کر سکتا ہے تو **۲** **م. عنیر القشی:** یہ فائدہ ہے متن میں یہ مطلق کا قید کا جس کا حوالہ یہ کہ اس لئے اس نے ان چیزوں کے معلوم

کرنے کا کسی دوسرے طریقہ سے وصیت کیا ہو یا اقدام کیا ہو، یہ صورت موافقہ جائز ہے اور ای عدم جائز سے تن میں ذمہ  
کے شار الیکو بیان کیا گیا ہے اور ای معصوم اس ائل سے پر اشارہ ہے کہ تن میں المقصود میں بخلاف لام ہے مفہومیہ  
کے عوض ہے اور ای منقول سے یہ اشارہ ہے کہ تن میں معلوم میتہ کے اندر غیر خود کا مرتع بدلتے کے طور پر المقول ہے  
اور لام پر بھی اور النظر بھی۔

سے۔ ماقبل میں اتنے قدس سرہ نے جو نذرِ رب سیان کیا ہے وہ درست کا ہے اور یہاں دہ اپنا نذرِ رب سیان کرتے ہیں جو ان کا محنت ارہے کو مصلحوم ہونے پر نذرِ کورہ چیز دی کا مطالبدہ اس وقت ناجائز ہے جیکہ

سائل ان کوئی دوسرے طریقے سے معلوم کرنے کا قدر نہ کیا ہو اور اگر سائل کو جس طرح یہ جیزیں معلوم ہیں اسکے علاوہ کہ کافی ہے  
طریقے سے معلوم کرنے کا قدر کیا ہو تو ان جیزیں کی معلوم کرنا سائل کیلئے جائز ہو گا۔

قیلے ہذا مبنی علی التعلیم بالعلم العائمه للمناظر و هو غایر جائز حکایتی ان زیادۃ الایقان والعلم لا چیز عن  
اظہار الصواب غاییہ مافی الباب ان لاظہار الصواب مرتب عرفہ زیادۃ العلم کما شاهد فی البراهین الایقان  
کذ اینما فصل عنہ وانت ان تاملت عزت ان حقیقتة الاظہار انما توجد اذ انہ لکن المنظر قبل  
الاظہار معلوماً والا لازم اظہار الظاهر و اما زیادۃ الایقان فان كان اشباعہا بعد العلم فزداً  
اظہور و ليس باظہار اذ السنیہ موجب لزیادة حسب وان كان بعد ما لم يكن معلوماً كما في  
البراهین الاقلیدسیۃ فاظہار

ترجمہ بعض لوگوں نے کہا کہ یہ قول سنی ہے مناظر کیلئے علت غاییہ کے تعدد پر اور وہ جائز نہیں اور یعنی ان  
رسہد کا ایقان و سلم کی زیادتی اظہار صواب سے خارج نہیں کریں زیادہ زیادہ اس بات میں یہ ہے کہ اظہار صواب کے چند مراتب ہیں  
جن میں سے ایک زیادتی عمل ہے جیسا کہ برہین اقلیدسیہ میں منظہر کیا جاتا ہے اسی طرح اس جیزیں جو اسی سے منقول ہے  
اور اگر آپ تامل کریں تو یہاں جائیں گے کہ حقیقت اظہار یا ای جانی ہے جیکہ ظہیر اظہار سے یہی معلوم نہ ہو ورنہ ظاہر کا  
اظہار لازم کئے گا لیکن زیادت ایقان تو اگر اس کا اشباع سلم کے بعد ہے تو زیادۃ ظہور ہے اظہار نہیں کیونکہ زیادت  
کا موجب ہے اور اگر وہ اس کے بعد ہے جو معلوم نہیں جیسے برہین اقلیدسیہ میں تو اظہار ہے۔

الشروح — قول قیل ہذا، یہ سوال ہے جس کا جواب دلائیخی الجھے اگر مذکور ہے خلاصہ سوال کا  
کہ سائل کا مفہوم اگر کسی دوسرے طریقے سے معلوم کرنے ہے تو وہ تبلیغ وغیرہ کا مطلب البر کر سکتا ہے لیکن اس سے یہ لازم ہے کہ  
کوئی سلم مناظر کی علت غاییہ تعدد ہو جائیں حالانکہ ایک سلم کی ایک ہی علت غاییہ ہوتی ہے کیونکہ سلم مناظر کی ایک علت  
غاییہ تو اظہار صواب ہے اور دوسرا یہ کہ سائل کی عرض معلوم طریقہ کے علاوہ کسی دوسرے طریقے سے معلوم کرنے  
کیلئے سائل کا تبیغہ وغیرہ کا مطلب البر جائز ہو۔

قول وکا یعنی ان زیادتیہ بر جواب ہے سوال مذکور کا کہ سائل کی اس عرض سے سلم مناظر کی علت غاییہ  
کا مسدد ہونا لازم نہیں اتنا کیونکہ سائل کا دوسرے طریقہ سے سلم و ایقان میں زیادتی صیل ہوتی ہے اور وہ زیادتی اظہار  
صواب سے الگ اور جدا نہیں بلکہ وہ بھی اظہار صواب کے افراد سے ہے البتہ مکہ جاسکتا ہے کہ اظہار صواب کے چند مراتب  
جو مختلف طریقوں سے حاصل ہوتے ہیں لیس اس سے معلوم ہوا سلم مناظر کی علت غاییہ صرف ایک یعنی اظہار صواب ہے

البت اس کے چند مراتب ہیں جن میں سے ایک زیادتی عالم ہمی ہے۔

**قولہ مکالیشاہد:** یہ اس امر کی تائید ہے کہ ایک پھر کی چند مراتب ہیں چنانچہ عالم اقليدیس میں مشاہد کیا جاتا ہے کہ ایک دلیل سے دعویٰ کا عالم آجاتا ہے لیکن زیادتی عالم کیلئے دوسری دلیل کی ضرورت پڑتی ہے پس اس کو مختلف طرقوں سے بیان کرے ایقان و چیختگی پردازیا جاتا ہے۔

**قولہ درانت ان تاملت،** یہ رد ہے جواب مذکور کا کہ سائل کو جب مذکورہ چیزوں کا ایک طریقہ عالم حاصل ہو جاتا ہے اور وہ اس کو دوسرے طریقہ سے معلوم کرنا چاہتا ہے تو وہ تاریخ و تجزیہ اور عالم و عرفان کی زیادتی ریاضہ کے فرد ہیں۔ انہار کہنیں کیونکہ ظہر و نہ ہے جو ہمیں سے معلوم ہوا در انہار و مہم ہے جو ہمیں سے معلوم نہ ہوا و مسلم مناظر کی علت غایبہ انہار کے نہ ہوں نہیں اپس اگر یہ کہا جائے کہ سائل مذکورہ چیزوں کے معلوم ہوئے باوجود کسی دوسرے طریقہ سے معلوم کر سکتا ہے تو وہ نہ ہو سوگی انہار نہیں اپس اس سے مسلم مناظر کی علت غایبہ کا منع درستہ لازم نہ آیا اس لئے کہ زیادتی نہ ہوں میں لازم آئی انہار میں نہیں۔

شَهْدَ عَطْفٍ عَلَى قَوْلِهِ سِيَّبَانُ قَوْلَهُ وَكَلِيلُ مِنْ لَطْبَلِيْنِ الدَّلِيلِ بِطَلَانُ الْمَدِّ لَوْلَهُ لَجَوَازِ اَنْ يَكُونَ الْمَدُّ لَوْلَهُ  
وَاحِدٌ دَلَمْ شَتَّى فِنْطَلَانٍ وَاحِدٌ مِنْهَا الْمَرْيَطَلَهُ فَإِذَا بَطَلَ الْدَّلِيلُ فَلَا مِنْصِبٌ لِلْمَعْلُولِ سَوْسِهٖ  
**التفسير والتعبد على**

**ترجمہ:** پھر ماں قدس سرہ نے اپنے قول سیبان پر عطف کیا پسے قول کر (اور بطلان دلیل بطلان مدلول لازم نہیں آتا) کیونکہ جائز ہے مدلول واحد کیلئے مختلف دلائل ہوں اپس ان میں سے ایک کا بطلان مدلول کو باطل نہیں کرنا وجہ دلیل بالس ہو گئی تو معلم کیلئے تغیر و تبدل کے مسلاد و کوئی منصب نہ رہا۔

**شرح:** — **قولہ ثم عطف،** یہ بیان ہے آئے داں عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط کا اور ساتھ ہی اس کی ترکیب بھی اور نیکھی کہ بحث ثالث کے درجہ زبردیں جن میں سے پہلا جزو ممکن ہو گیا اور اب دوسرے جزو کو سیان کیا جاتا ہے کہ بطلان دلیل بطلان مدلول کو مستلزم نہیں کیونکہ دلیل ملزم ہے اور مدلول اس کا لازم اور ملزم و لازم میں یہکہ ملزم کا وجود لازم کے وجود کو مستلزم ہوتا ہے لیکن ملزم کی نفعی سے لازم کی نفعی ضروری نہیں جس طرح ان کے وجود سے حیوان کا وجود لازم ہوتا ہے لیکن ان کی نفعی سے حیوان کی نفعی لازم نہیں ہوتی کیونکہ ملنکن ہے حیوان فرس یا حمار میں ہو لیکن اما اول یعنی ملزم کا وجود لازم کے وجود کو مستلزم اس لئے ہے کہ ملزم کی اخضاع ہوتا ہے اور لازم اعم اور خصی کا لفظ سے ظاہر ہے اعم کی نفعی لازم نہیں ہوتی البتہ لازم و ملزم دلوں میں اگرچہ اوری کی نسبت ہو تو اب ہر ایک کی نفعی سے

دوسرے کی نفی لازم ہوگی۔ امر دوم یعنی لازم کی نفی ملزوم کی نفی کو مستلزم ہے کیونکہ لازم کبھی ملزوم سے اعمراً ہے اور کبھی مساوی اور ظاہر ہے اعمادی کی نفی سے اخض کی نفی ہو جاتی ہے لیکن ملزوم عام کی نفی لازم خاص کی نظر میں ہے اور اپریل گزر کو دلیل ملزوم ہے اور مدلول اس کا لازم اور مدلول کی نفی سے جو نکہ لازم کی نفی ضروری ہے نہیں اسکے دلیل کا بطلان مدلول کے بطلان کو مستلزم نہیں کیونکہ جائز ہے مدلول واحد کیلئے متعدد دلائل ہوں کہ جن میں سے ایک دلیل کے بطلان سے مدلول کا بطلان لازم نہیں آتا اسکے کہ جائز ہے اسکا اثبات دوسرا دلیل سے ہے قولہ فاذ ابطل یعنی سائل اگر مدلول کو دلائل سے باطل کر دے تو معلل کیلئے ضروری ہے کہ وہ مدلول میں تغیر و تبدل کر کے اس کو پچائے۔ اگر کوئی یہ سوال کرے کہ ایک دلیل جب باطل ہو جائے تو مستدل کو جائز ہے کہ وہ دروری دلیل سے استدلال پیش کرے یعنی اگر دلیل جب باطل ہو جائے تو مدلول کی تغیر و تبدل پیدا کرے جواب اس کا یہ کہ دلیل سے یہاں مراد جس دلیل ہے جو تمام دلائل کو اس کو اگر تمام دلائل باطل ہو جائیں تو ظاہر ہے مدعی میں تغیر و تبدل کرنے لازم و ضروری ہو گا۔

الجُّهُثُ الرَّابِعُ مِنْ مَقْدِنِ الْمِعْنَى مِنَ الدَّلِيلِ أَوْ أَكْثَرِ وِجْهٍ يَكُونُ الْكُثُرُ مِنْ مِنْعٍ وَاحِدٍ صَحْفَةُ مُقْدِنِهِ أَوْ خَبْرُ كَانَ الْمَحْذُوفُ أَوْ ضَمْنَيْهِ مَكْوَنٌ بِنَاءً لِكَلْمَمٍ عَلَيْهِ صَفَةٌ مُقْدِنَةٌ أَوْ أَكْثَرُ وَقَدْرٌ لِيُؤْتَى الْهُنْيُواً مَا يَا بِاعْتِباَرٍ لِعَلَيْهِ الْأَكْثَرُ أَوْ بِتَابِيَّةٍ كُلٍّ وَاحِدٍ مِنْهَا أَوْ بِالنَّظَرِ إِذَا نَقْدَرَ عَلَيْهِ عَمَانِيَّةٌ قَدْرُ حَسْبِهِ صَحْفَةُ الدَّلِيلِ حَاجِزٌ خَبُورٌ قُولَهُ مِنْ وَأَمْرَادُ هَذِهِ الْكَافِ لِدَفْعَةٍ تَوْهِمٍ إِنَّدَلَا يَحْجُوزُ كَانَ تَدَلُّلُ الْمَقْدِنِ مَهْ لِيَسْتُ جَزِيرُ الدَّلِيلِ وَالْمَشْهُورُ أَنَّ الْمَقْدِنَ مَهْ جَزِيرُ الدَّلِيلِ وَإِنَّمَا يَحْجُوزُ كَافَ الْمَقْدِنَ مَهْ عَلَى فَلَامَ رَفَسِيَّوْ لَأَعْمَمُ مِنْ جَزِيرَ الدَّلِيلِ

**ترجمہ:** — (چوتھی بحث منع کرنا دلیل کے ایک مقدار کیا زیادہ مقدرات کا) اور اس وقت وہ منع و احادیث زیادہ ہو گا (خواہ ضروری ہو) صفت ہے مقدار کیا یا خبر ہے کان مخدوف کی (یا ضمینہ جس پر دلیل کا مدار ہو) صفت ہے مقدار کیا یا اکثر کی اور جیز کو مذکور لانا باعتبار لفاظ اکثر ہے یا بتاؤں کل و احادیث ہے یا امر کی طرف لفڑ کر کے ہے کہ مقدار نامہ ہے مای تو فاعلیہ صحتہ الدلیل کا (جائز ہے) خبر ہے متن قدر سرہ کے قول منع کی اور اس کلام کو لانا اس دہم کو درج کر کے کیلئے ہے کہ وجہ نامہ ہے اسکی اکثریت کا جائز ہے نہیں کیونکہ وہ مقدار دلیل کا جائز نہیں اور مشہور ہے یہ کہ مقدار جیز ہے دلیل کا اور وہ جائز ہے کیونکہ مقدار اس طور پر کا اسکی تغیر گزری عام ہے جائز دلیل سے۔

**لَفْسُوْتُجْهٌ** — بِيَانِ الْجُّهُثِ الرَّابِعِ: تیسرا بحث جب مکمل ہو گئی قواب چوتھی بحث کو بیان کیا جاتا ہے کہ ما قبل میں منع کی کچھ تفصیل گزر کا اب اس بحث میں منع سے متعلق یہ بیان کیا جاتا ہے کہ منع کبھی دلیل

کے کسی ایک متعین مقدمہ پر وارد ہوتا ہے اور کبھی ایک سے زائد مقدموں پر اپنے اگر ایک سے زائد مقدموں پر منع وارد ہو تو وہ ایک منع نہیں بلکہ چند منع ہوں گے پھر ایک مقدمہ کا اکثر مقدمہ عام ہے صراحت ہو رہا یا ضمیماً اس پر منع چاہئے مگر منع اس وقت وارد ہو گا جبکہ اس مقدمہ پر دلیل کی صحت یا کلام موتو قوف ہو۔

قولہ حِجْرِ بَيْكُونِ لِعِسْنِي لِعِنْهِ أَنْ إِنَّكَ مِنْهُ مُنْعِنْ وَ إِنْ تَعْلَمْ لِعِنْهِ أَنْ إِنَّكَ مِنْهُ مُنْعِنْ  
ہو جائیں گے اور متن میں فرمایا ہے اور ضمیماً تو کہیں میں محدودت واقع ہے مقدمہ کی یا خبر ہے کافی محدود ہی اور یکوں بناء الکلام  
بھی صفت ہے مقدمہ کی یا الفاظ اکثر کی۔

قولہ قَدْ كَيْرَ الْقَبْنَرْ وَ جَرْبَابْ بِهِ اسْ سَوْالْ كَأْرَ مَنْ مِنْ بَنَاء الْكَلَامْ عَلَيْهِ عِنْ عَلَيْهِ كَمِنْ حَمْرَدَرْ لَكْ بَهِ حَبْنَ كَا  
مرجع مقدمہ کو قرار دیا گیا ہے جو موزع ہے حالانکہ راجع تذکرہ و تائید میں مرجع کے مطابق ہوتا ہے جواب اسکے تینی ہیں ایک  
یہ کہ ضمیر کو تذکرہ لفظاً اکثر کی وجہ سے بینان کیا گیا ہے اور لفظاً اکثر طاقت ہے تذکرہ مذکورے دوسرے کہ ما قبل میں چونکہ درجیزی تذکرہ  
ہیں ایک مقدمہ اور درستی اکثر من المقدمة استے کل واحد کی تادمل میں ضمیر کو تذکرہ بینان کیا گیا ہے۔ تسلیم کو مقدمہ  
لو جو حمیر کا مرجع قرار دیا گیا ہے وہ اس کے معنی کے اعتبار سے ہے کیونکہ اس کا معنی ہے مایتو قفت علیہ موتة اللہ بل اولیاء  
ہے اس میں مایتو قفت تذکرہ ہے۔

قولہ اِنْرَادْ هَذَا الْكَلَامْ ا۔ يَرْجَابْ بِهِ اسْ سَوْالْ كَأْرَ مَنْ مُنْعِنْ جِسْ كَلَزْرَ كَدْ دَهْ مُقْدَمْ لِعِسْنِي لِعِنْهِ پَرْ وَارْدَهْ تَلْهَهِ  
اور مشورہ ہے مقدمہ دلیل کا جائز ہوتا ہے تو جو مقدمہ دلیل کا جائز ہو بلکہ اس کی شرعاً یا قید ہو اور مقدمہ فہنمہ ہو تو  
اس پر منع وارد ہونا چاہئے حالانکہ اس ہیں۔ جواب یہ کہ جس مقدمہ پر کلام کا مدار ہے وہ عام ہے کہ دلیل کا جائز ہو یا  
شرط ہو یا قید ہو۔ مقدمہ خواہ ایک ہو یا زیادہ۔ مرجع ہو یا ضمیماً۔ بہ تقدیر اس مقدمہ پر منع کا درود جائز ہو گا جبکہ کمال  
میں لگڑا۔

قولہ وَ مَنْعِ الْمَحْلُومِ مَطْلَقَهَا إِنْ كَلَ وَ جَبِرْ مَكَابِرْ لَدْ قَسْعَ دَوْنَ مَنْعِ الْخَفَهَا إِنْ الْمَدِيْهِ الْذِيْ هَنِيْ  
وَ مَنْعِ الْمَحْلُومِ مَطْلَقَهَا إِنْ كَلَ وَ جَبِرْ مَكَابِرْ لَدْ قَسْعَ دَوْنَ مَنْعِ الْخَفَهَا إِنْ الْمَدِيْهِ الْذِيْ هَنِيْ  
قولہ خَفَهَا وَ دَوْنَ مَنْعِ مَقْدَمَهَا التَّبَنِيهِ خَانَهَا إِنْ كَلَ وَاحِدَ مَنْعِ الْمَدِيْهِ بَعِيْ بَعِيْنَ حَلْمَ التَّبَنِيهِ عَلَيْهِ  
وَ مَنْعِ مَقْدَمَهَا التَّبَنِيهِ بَعِيْ طَلَبَ الدَّلِيلِ اوَ التَّبَنِيهِ عَلَيْهَا بَعِيْ بَعِيْنَ حَجَزَ الْمَاعِرُوفَتَ مَنْ انْ لَمْ يَعْلَمْ حَقِيقَهَا  
طلَبَ الدَّلِيلِ عَلَى مَقْدَمَهَا مَعْدِيَهَا مِنَ الدَّلِيلِ وَ الْعَدَلَ قَرْبَوْنَ لَكَ جَرِيَهَا مَطْلَقَ الْطَّلبِ۔

ترجیحہ — (اور مطابق) یعنی ہر اعتبار سے منع معلوم کا مقدمہ مکابرہ ہے جو سچوں نہیں (ذکر منع  
ضمنی کا) یعنی اس بدیعی کا جس میں خلف ہے (اور نہ منع مقدمہ تبیر کا کیوں کہ فو) یعنی ہر ایک منع بدیعی یعنی طلب

التتبیہ اور منع و مقدمة التتبیہ بعین طلب الدلیل او التتبیہ علیہما میں سے (البطور مجاز جائز ہے) اس طور پر خوب نہ ہوگا بلکہ  
منع حقیقت دلیل کے مقدمہ معینہ پر دلیل کو طلب کرناسہ ہے اور علاقہ برائیک کا جائزی ہونا سہی مطلق طلب کیلئے  
تشریح: — بیانہ منع العلوم، یعنی نقل بدیہی خفی اور رتی مجهول جب سائل کو برخیا نہیں تھا فرم  
ہوں تو سائل کا منع مناظرہ نہیں بلکہ مکابرہ کہلاتے گا جو مسموع نہیں۔

قول: — دون الفاظ کی تقدیر سے راشارہ ہے کہ رہنمایاں خود رفتہ ہے اور ای المبدیہیں  
خفی کے معنی کو بیان کیا گیا ہے کہ خفی وہ بدیہی ہے جبکہ خفا واقع ہو خلافہ یہ کہ دعویٰ بدیہی خفی ہو اور بدیہی خفی پر تذمیر  
ہو تو تتبیہ کسی مقدمہ پر منع جائز ہے لیکن وہ منع حقیقی نہیں بلکہ مجازی ہوگا اسلئے کہ منع حقیقی کہتے ہیں طلب الدلیل میں  
مقدمہ معینہ کو اور بیان چونکہ نہ تو دلیل ہے اور نہ مقدمہ معینہ اسلئے بدیہی خفی یا تتبیہ منع حقیقی وارد نہ ہو گا۔  
بیانہ فائیہ پر دلیل ہے دعویٰ مذکوری کہ مقدمہ خفی اور مقدمہ تتبیہ کا منع مکابرہ نہیں ہوتا اسلئے کہ وہ منع

مجاز جائز ہے شرح میں ناموقت سے مجاز کی علت بیان کیا گیا ہے کہ منع حقیقت میں طلب الدلیل علی مقدمہ کو کہا جاتا ہے  
اور بیان پر نہ تو دلیل ہے اور نہ مقدمہ معینہ تو منع حقیقی بدیہی خفی یا تتبیہ پر وارد نہ ہو گا۔

قول: — ای اکل واحد ایہ خواب ہے اس سوال کا کہ انہیں ضمیر مفرد ہے جس کا مرجع سابق میں دو چیزوں کو  
قرار دیا گیا ہے ایک ذون منع الحفی البدیہی بعین طلب التتبیہ کو اور دوسرا منع مقدمہ التتبیہ بعین طلب الدلیل او التتبیہ کو پس  
راجع ہر جمع کے مطابق نہیں کیونکہ راجع مفرد ہے اور راجع ضمیں جبکہ راجع کا مرجع کے مطابق ہونا فوری ہے پس میں میں  
اکر کے بیانے انہما کہنا چاہیے تھا جو اس یہ کہ مرجع الگچہ دو ہیں لیکن درہ اکل واحد کی تادیل میں مفرد ہے لہذا راجع جو  
کے مطابق نہیں۔

قول: — والعلاقہ ہکون: یہ جواب سے اس سوال کا کہ معنی حقیقی و مجازی کے درمیان علاقہ کا ہونا فوری ہے اور  
وہ علاقہ بیان کیا ہے، جواب پر کہ دلوں کے درمیان علاقہ موجود ہے اور وہ مطلق طلب کیلئے جزی ہونا ہے

و منع المقدمۃ مرتباً الذکر علی منع مقدمة اخری علی تقدیر التسلیم ای تسلیم المقدمۃ الاخری  
سوال کا نہیں ای تقدیر المقدمۃ المقدمة او کہ والمؤخرة ثانیماً او بالعكس سواد کا نہیں المقدمۃ المذکوری  
التردیداتِ کا اذاقاً المعلم کا اخواهان یکوں هنل و خلاص فان کان هندا فکڑا وان  
کان خلاص فکڑا و خلاص فیقول السائل کافشم انه ان کان هنل افکڑا وان سلمناه فلا  
انه ان کان ذلك فکڑا و خلاص بالعكس بان یقول کاستله ان کان ذلك فکڑا و

النَّاسُ مُلْكٌ فِي الْأَرْضِ إِنَّهُمْ كَافِرُوا هَذَا افْكَرُوا

تُرْجِمَ

(ادر منع مقدمہ) اس حال میں کارڈ و سکر مقدمہ پر تسلیم کی تقدیر برپا  
یعنی درستہ مقدمہ کی تسلیم کی تقدیر پر عالم ہے پس پہلے تقدیر کو اور لاؤ اور دوسرا مقدمہ کو نہایت منع کر کے ہو یا اس کا بریکس ہو  
(عام ۷۵) منع مذکور (تردیدات میں ہوا) جیسے جب عمل کئے کہ خالی ہیں ایسا کارڈ و سکر مقدمہ کو نہایت منع کر کے ہو یا اس کا بریکس ہو  
ہے تو اسی ہو گا تو اس کی بھی کارڈ کی تقدیر ہیں کرتے کہ اگر یہ ہے تو وہ ہو گا اور اگر وہ  
کارڈ ہے تو اس طرح ہو گا یا اس کے بریکس باسی طور پر کہ ہم تسلیم ہیں کرتے کہ اگر وہ ہے تو اسی ہو گا اور اگر کیا جائے  
تو تمہیں نہیں کرتے کہ اگر وہ برپا گا تو وہ اسی ہو گا۔

تَعْتَرِيفٍ : — بِيَانَةٍ مَنْعِ الْمُقْدَمَةِ ۱۔ ما قبل میں یہ جو کہیا گی اور منع کیجیا ایک مقدمہ پر وارد ہوتا ہے اور  
لبھی ایک سے زائد مقدموں پر اور جو منع ایک سے زائد مقدموں پر وارد ہو تو وہ ایک نہیں بلکہ جزو منع ہوں گے اور وہ جزو منع  
کیجیا رتب ہوتے ہیں اور کبھی غیر رتب پھر رتب کبھی تردیدات میں ہوتا ہے اور کبھی تردیدات کے علاوہ میں اور وہ بطور تسلیم  
ہو گا یعنی یہ کہ اسکی یا مانع الگزیہ مقدمہ پر منع دار دکرے تو وہ سکر مقدمہ کو تسلیم کرے گا اور اگر وہ سکر مقدمہ پر منع  
دار دکرے تو پہلے مقدمہ کو تسلیم کرے گا خلاف اصلہ یہ کہ مانع کو اختیار ہو گا کہ وہ ہے مقدمہ پر منع دار دکرے یاد و سکر مقدمہ برپا  
وہ جو مقدمہ کی منع دار دکرے تو اس کو دوسرے مقدمہ کو تسلیم کرنے لازم و فروری ہو گا۔

قُولُهُ مَرْتَبَافُ الدَّنْكِ ۲۔ آنسو ان عبارت کا ما قبل کے اتحاد ترکیب کا بیان ہے کہ آنسو ان عبارت حال واقع  
ہے القدر سے اور ای تسلیم المقدمہ سے یہ اشارہ ہے کہ تن میں تسلیم کے اندر جو الفلام ہے وہ مصاف الیعنی القدر  
الآخری اے عون ہے اور المخ المذکور سے کان فضل ناقص کے وسم کو بیان کریا گیا ہے۔

قُولُهُ كَما اذَا قَاتَلَ ۳۔ ما قبل میں منع کی جو نکر دھوڑیں اگر یہ ایک مقدمہ کبھی تردیدات میں ہوتا ہے اور  
کبھی تردیدات کے علاوہ میں اسکے یہاں پہلی صورت کا شال بیان کی جاتی ہے کہ مسئلہ نہ مشکل دلیل دینے ہوئے یہ  
کہا کہ اماں یکوں نہ اور ایک معنی اماں یکوں العالم حادثاً اوقدیاً فان کان حکنا فکذا معنی فان کان العالم حادثاً  
نشت المدى وان کان ذلک فکذا ذلک معنی ان کان قد عما وکان معاً پس یہ دلیل تردیدات میں ہو گی جو دو جزروں پر مشکل ہے جوں میں  
کے ایک جزو فان کان حکنا فکذا ہے اور دوسرا جزو فان کان ذلک فکذا ذلک ہے تو مانع اس پر اس طرح منع دار دکر کیا  
کہ تسلیم ہیں کہان کان حکنا فکذا اور اگر تسلیم کریا جائے تو تسلیم ہیں کہان کان ذلک فکذا ذلک ہے یا مانع اس طرح  
منع دار دکر کے ہمار کریتسلیم ہیں کہان کان ذلک فکذا ذلک اور اگر اس کو تسلیم کریا جائے تو تسلیم ہیں کوئی انہنہ فکذا۔

او کا یکوں فیہا کما قبیل العالم متخال و کل متغیر حادث<sup>۱</sup> فیقول کا نسلم ان العالم متغیر و انسان نازارے  
لکن لاسسلم ان کل متغیر حادث<sup>۲</sup> او فیقول بالعكس ولكن یون ذلك المتن على تقدیر المسلم  
قد یکون بطریق الوجوب کما اذا كان المتن الثاني مبنياً على تقدیر التسلیم کما اذا قال التغیر في العالم  
موجود فنلا بد من حد و شرط فیقول کا نسلم ان التغیر في العالم موجود و ان سلمنا بذلك لكن لانه  
کوہ ضروری الحد و شرط على ذلك التقدیر فالمتن الثاني مبنياً على تقدیر التسلیم الا و طراوا الام

یتوجه كما لا يخفى

**تکمیل:** — (بایہ تردیدات میں نہ ہو) جیسا کہ ہمارے العالم متغیر و کل متغیر حادث<sup>۳</sup> تو کچھ کا کہ ہم تسلیم نہیں کر سکتے  
عالم متغیر ہے اور اگر ہم تسلیم کریں لیکن پر تسلیم نہیں کرتے کہ ہر متغیر حادث ہے یا اس کا بر عکس کہے اور لیکن اس متن کا سلیم کا تقدیر  
پر ہونا کبھی بطور وجوب ہوتا ہے جیسا کہ جب منع ثانی تسلیم کی تقدیر پر مبني ہو جکا وجوب کو کیا کہے کہ عالم میں تغیر موجود ہے  
تو ضروری ہے اس کا حادث ہونا تو کچھ کا کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ عالم میں تغیر موجود ہے اور اگر ہم اس کو تسلیم کریں لیکن اس کا  
اس تقدیر پر ضروری الحد و شرط ہونا تسلیم نہیں کرتے تو منع ثانی تسلیم اولیٰ کی تقدیر پر مبني ہے در نہ موجود نہ ہونا کہ جیسا کہ  
محضی نہیں۔

**تشریح:** — بیان اولاً: یہ بیان ہے شق ثانی کا کہ منع مرتب بطور تسلیم تردیدات میں نہ ہو۔ وہ مشاہد کر  
معلم جب پر کچھ کہ عالم متغیر و کل متغیر حادث تو سائل کچھ کا کہ پہلا مقدمہ معنی العالم متغیر کو ہم تسلیم نہیں کرتے اور اگر اس کو  
تسلیم کر دیا جائے تو دوسرا مقدمہ معنی کل متغیر حادث کو تسلیم نہیں کرتے یا اس کا بر عکس کہے کہ دوسرے مقدمہ کو ہم تسلیم نہیں کرتے  
اور اگر اس کو تسلیم کر دیا جائے تو پہلا مقدمہ کو تسلیم نہیں کرتے اور یہ منع مرتب پر تردیدات اسکے ہے کہ اس میں کل تردیدات اما  
اور اد بذکر نہیں۔

**قول:** لکن کوہ ذلك بـ متن میں اگر جو علی تفاوت مذکور ہے اس عبارت سے اسکی تفصیل یا الجواب ہے کہ منع مرتب  
یعنی تسلیم کبھی وجوب ہوتی ہے اور کبھی محسوس وجوب اس وقت ہوتی ہے جبکہ دوسرے مقدمہ پر منع دار دکر نہیں ہے مقدمہ کے تسلیم  
کرنے پر موقوف ہوا اور محسن اس وقت ہوتی ہے جبکہ دوسرے مقدمہ پر منع دار دکر نہیں ہے مقدمہ کے تسلیم  
موقوف نہ ہو۔

**قول:** کا اد اقال ہے مثال ہے اسکی کہ منع ثانی کی میسر مقدمہ اولیٰ کو تسلیم کرنا اس وقت وجوب  
ہے جبکہ منع ثانی موقوف ہے مقدمہ اولیٰ کی تسلیم پر مشتمل اسی محمل نے عالم کے حادث ہونے پر اس طرح دلیل

دیکھ عالم میں تغیر موجود ہے اور ہر تغیر حادث ہوتا ہے لہذا عالم کا حادث ہونا بدیہی ہو گا تو سائل اس کو اس طرح منع دار کرے گا کہ یہ تسلیم نہیں کرتے کہ عالم میں تغیر موجود ہے اور اگر اس کو تسلیم کریا جائے تو یہ تسلیم نہیں کر جائے عالم کو اس تقدیر پر بدل دیجیا مانا جائے اور حدوث عالم کو بدیہی رہ تھا اور نظری ماننا اس وقت ہو گا جبکہ مانع یہ تسلیم کرے کہ عالم میں تغیر موجود ہے پس دوسرے مقام پر منع کا درود دہنے سے مقدمہ کو تسلیم کرنے پر موقوف ہوا جس سے یہ حکومت سوالات سیم واجب ہے درستہ منع دار دندہ ہو سکے گا۔

وَقَدْ يَكُونُ بِطْرِيقِ الْاسْتِحْسَانِ وَهُوَ أَذْلَفُ الْأَذْلَافِ إِنَّمَا مُنْعَنِي قَوْلِهِ قَدْ سَمِعَ  
عَلَى تَقْوَافِتِ أَيِّ كَافِرٍ عَلَيْهِ وَبَادِرَ كُرْغَانَ مِنْ هَمْنَى الْكَلَامِ طَهْرَانَ قَوْلَهُ مُنْعَنِي الْمُقْدَمَ مِنْهُ مُبْتَدَأُ وَقَوْلَهُ عَلَى مُنْعَنِ طَرْفِ  
مُسْتَقْرَحَادَمَنَهُ وَقَوْلَهُ عَلَى الْمُقْدَمِ الْمُسْتَقْرَحَ حَالَهُ مُتَدَّلِّا خَلَةً وَقَوْلَهُ عَلَى تَقْوَافِتِ خَبْرَهُ فَإِنْهُ مِنْ الْكَلَامِ فَانْهُ

### مِنْ أَمْرَاتِ الْأَقْلَامِ

**ترجمہ:** — اور کبھی وہ بطور احسان ہوتا ہے اور وہ جبکہ منع مبنی ہے ہو جیسا کہ اس کی مشا لگزدی اور معنی سے ماتن قدس سرمه کے قول کا تفاوت پر ہے کہ کبھی واجب ہو گا اور کبھی جائز یعنی اس پر ہرگا جو سمنے کلام کے معنی کو بین لیا جائے کہ ماتن کا قول مخف المقدمہ بہت ہے اور ان کا قول علی منع طرف مستقر ہے اس سے حال ہے اور یہ ماتن کا قول علی تقدیر التسلیم حال متدخل ہے اور ان کا قول علی تفاوت اس کا جو ہے کہ آپ اس کلام کو کچھی کیوں کہ دہ قانون کے پہلوں کی جگہیوں سے ہے۔

**تشویح:** — قَوْلٌ، قَدْ يَكُونُ بِطْرِيقِ: يَرْدَهُ مُورَّتٌ ہے کہ دوسرے مقدمہ پر منع دار دکرنے کیلئے ہے  
لقدہ کو تسلیم کرنا مستحب ہے اور یہ اس وقت ہے جبکہ دوسرے مقدمہ پر منع دار دکرنے پر مقدمہ کے تسلیم کرنے پر موقوف نہ ہو چنانچہ عالم متغیر و کل متغیر حادث ہیں سائل اگر دلیل کے پہلے مقدمہ پر منع دار دکرے پھر اسکو تسلیم کرے دوسرے مقدمہ پر منع دار دکرے تو مستحب و نہیز ہے اور اگر ہے مقدمہ کو تسلیم کرے پھر جبکہ اگر دوسرے مقدمہ پر منع دار دکرے تو جبکہ جائز ہے۔

**قول:** هذَا مَعْنَى قَوْلِهِ۔ یعنی اور جو یہ صورت لگزدی دہ متن میں علی تفاوت کی تفصیل ہے کہ منع طرور تفاوت کی تفصیل ہے کہ منع مذکور تفاوت پر ہے یعنی کبھی واجب ہوتا ہے اور کبھی جائز۔ واجب اس وقت ہوتا ہے جبکہ منع ثالثی موقوف ہو مقدمہ اوپنی کی تسلیم پر اور جائز اس وقت ہوتا ہے جبکہ منع ثالثی موقوف نہ ہو مقدمہ اوپنی کی تسلیم پر۔

**قول:** ای کافر علیہ ریہ متن میں علی تفاوت کی تفصیل کو سیان کیا گیا ہے کہ اس کا متعلق کافی ہے میں

عبارت یہ ہے من المقدمة کا اس سلسلی تفاصیل اور جو درکام مر جمع تفاصیل ہے اور وہ اگرچہ زبانہ ہر ہونٹ معاشرہ  
بے لیکن حقیقت مذکور ہے کیونکہ مصدر ہے باب تفاصیل کا۔

قولہ ظہران قوله۔ ترکیب متن کی جو نکہ بنا پر دخواڑ معلوم ہر ہی تھی اسلئے یہاں اس ترکیب کو بیان کی  
چاہا ہے کہ من المقدمة مبتدا ہے اور سلسلی منع مقدمة اخراجی طرف مستقر ہے جو مرتب کے ساتھ متعلق ہو کر منع المقدمة سے حال  
واتع ہے اور سلسلی تقدیر انتظام حال متدا خالہ ہے مرتب کی ضمیر مستتر سے اور حال متدا خالہ وہ ہے جو باقی قبل کے حال کے فیض  
سے حال واتع ہوتا ہے اور سلسلی تفاصیل کا متعلق کا اس سے جو مبتدا کی خبر واقع ہے۔

وقد لا يضر المぬك شیعہ بان يكون انتفاء تلك المقدمة مستلزمًا لمطلبوبه الذي يستدال عليه بالدليل  
الذى هو متوقف عليها فلما مطلع في جواب ذلك المぬك ان يرد وليقول ان كانت المقدمة المعنونة  
ثابتة في نفس الامر فتم الدليل والاد وان لم تكن ثابتة قال عوسي ثابتة على ذلك التقدير  
أى على تقدير عدم ثبوتها اليها

ترجمہ: — (اور منع کبھی ضرر نہیں دیتا) بایں طور کر اس مقدمہ کا انتفاء مستلزم ہے اس کے مطلوب کو  
جبکہ اس دلیل سے استدال پیش کیا جاتا ہے جو کہ وہ اس تقدیر پر متوقف ہے (تو معلم کیلئے) اس منع کے جواب  
میں (یہ ہے کہ تردید کرے گا اور کہے گا کہ اگر مقدمہ) مبنی علی نفس الامر میں (ثابت ہے تو دلیل تمام ہو گی ورنہ یعنی اگر وہ  
ثابت نہیں (تو دعویٰ ثابت ہے اس تقدیر پر) یعنی اس کے عدم ثبوت کی تقدیر پر (یعنی))

الشروع: — بیانہ قدر لا يضر بعیني معلم جب مدعي پر دلیل دے اور مانع اس پر  
منع دار کرے تو وہ منع معلم کیلئے ضرر سان اور لفہمان دہ ثابت ہو کہ اس سے کم معلم کو اثبات مدعا  
کیلئے آیا دوسرا دلیل دینی پڑی یا مانع کا فارغ کرنا پڑے گا اور کبھی اس بھی ہوتا ہے کہ مانع معلم کیلئے ضرر  
سان نہیں ہو سا بلکہ وہ مفید ثابت ہوتا ہے۔

قولہ بان یکون: یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ منع جو کبھی معلم کیلئے ضرر سان ثابت نہیں ہوتا  
اسکی صورت کیا ہے؟ جواب یہ کہ صورت اسلائی ہے کہ مدعا نے جسی دلیل سے اثبات مدعا پر دلیل پیش کیا  
اس کا ایک مقدمہ اس بھی ہوتا ہے کہ جسی پر صحیت دلیل متوقف ہے لیس اس تقدیر پر منع کا درد اور اس کا  
انتفاء ثبوت دعیا کو مستلزم ہو گا اسی دلیل کے لیے مقدمہ پر منع کا درد ضرر سان نہ ہوا بلکہ وہ مفید  
ثابت ہوا۔

بیانہ فلمعدل یعنی معلم لیے سائل کا جواب تردید کے ساتھ دے گا اور وہ اس طریقہ کا کو  
قدمہ نفس الامر میں ثابت ہے یا نہیں اور اگر ثابت ہے تو درسیں تمام اور مدعی ثابت ہو جائے گا اور اگر وہ مدعی  
نمیں فہمیں الامر میں ثابت ہے تو اس کی نظر سے مدعی ثابت ہو جائے گا اور اگر وہ مدعی  
قولہ فی جواب ذلك المخ : اس تقدیر عبارت سے جواب ہے اس سوال کا معلم جو تردید کرے گا کہ کس

چیز میں ؟ توجہ دیا گیا کہ وہ منع مذکور کے جواب میں تردید کرے گا اور لفاظ ممنوع کے سے اس امر کا وضاحت معمود ہے کہ  
وہ جیز ثابت ہو گی مزدوجی ہے وہ پہلے ممنوع اور ان لم تکن ثابت ہے سے لفظ اکی اصل عبارت کو بیان کیا گیا ہے اور  
ای علی تقدیر عدم سے یہ اشارہ ہے کہ التقدیر میں جو الف لام ہے رفاقت البیر کے عومن ہے۔  
لہ اذا قال المعلم في اشياء حدوث الاعيان الثابتة انها متغيرة وكل متغير لا يخل عن الحوادث

وكل ما هو كذلك فهو حادثاً أما كونها متغيرةً فظاهر واما كون كل متغير محدداً للحوادث فلان  
التعير اذا هوا نقال الشيء من حالي الى حاله اخرى وتلك الاخرى حادثة لانها وجدها بعد ما  
نكن موجودة ثم تلك الاخرى قائمه بذلك الشيء المتغير لا متناع قيام السفة بذلك وسووفها فيكون  
ذلك الشيء المتغير محدداً للحوادث فإن الشيء عند كل تغير وانتقال يكون محدداً للحوادث لم يكن  
هو مجمل واما ان كل ما لا يخل عن الحوادث فهو حادث فلان الاعيان الثابتة لا يخل عن

### الحركة والسكن وحالات

ترجمہ : جیسا کہ جب معلم کہے اعیان ثابتہ کا حدوث کا اشیاء میں کہ وہ متغیر ہیں اور ہر متغیر حادث سے  
حال نہیں اور ہر وہ امر جو اس طرح ہو وہ حادث ہے لیکن ان کا تغیر ہوتا فلان ہے لیکن ہر تغیر کا محل حادث ہونا کہ  
ہے کہ تغیر وہ شئی کا ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونا ہے اور وہ دوسری حالت حادث ہے اسکے  
کو وہ اس میں موجود ہر لئے اس چیز کے موجود نہ ہتھی پھر وہ دوسری حالت قائم ہے اس شئی تغیر کے ساتھ کوئی صفت کا  
نیام اس کے موصوف کے بغیر ہال ہے پس وہ شئی متغیر محل حادث ہے کیونکہ شئی ہر تغیر و انتقال کے وقت محل حادث  
ہوتی ہے حالاں کو وہ اس کا محل نہیں اور لیکن ہر وہ امر جو حادث سے حال نہ ہو وہ حادث ہے کیونکہ اعیان ثابتہ  
حکمت و سکون سے حال نہیں اور وہ دونوں حادث ہیں۔

لکھنوری : قولہ کما اذا قال المعلم : یہ مثال ہے اس امر کی کہ منع معلم کبھی بھی فرزس اس نہیں  
کہ ما تو معلم سائل کا جواب تردید کے ساتھ دے گا جنابیہ معلم یہ دعوی کرے کہ اعیان ثابتہ یعنی جواہر کا حدوث

ثابت ہے اور اسپر اس طرح دلیل دے کے اجوہہ متینہ دلکش نہیں جیلوں ان الحوادث دلکش مالا بخلو عن الحوادث فهو حادث  
فما جواہر حادث۔ اس قیاس میں الگچہ تین قضیے ہیں لیکن وہ حقیقت میاد و قیاس ہیں ادل دلوں قضیے قیاس اول کے  
صفری اور بڑی ہیں اور اس سے جو نتیجہ نکلے گا وہ دوسرا قیاس کا صفری ہو گا اور تمیز اور فہمیہ اس کا بڑی ہو گا جس کا نتیجہ رکھا  
گا کہ جواہر حادث ہیں۔

قولہ، اما کونہا متفیعہ۔ یعنی اسیں قیاس اول کا صفری جو نکد ظاہر ہے اسلئے اس کی دلیل بیان نہیں  
کی اگئی البتہ اس کا بڑی چونکہ نظری ہے اسلئے اس کی دلیل بیان کی جاتی ہے کہ جواہر جو حادث سے خالی نہیں رہے  
کا نکل ہے جو نکد جواہر کا متغیر ہونا ظاہر ہے کیونکہ متغیر ہونا کسی شئی کا ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونا یا  
کہا جاتا ہے تو اب یہ دوسری حالت حادث ہوئی اسلئے کہ متغیر ہونا کی اسی کا استقال کے وقت دوسری حالت کی طرف منتقل ہونا یا  
کہا جاتا ہے تو اب یہ دوسری حالت حادث ہوئی اسلئے کہ شئی کے استقال کے وقت دوسری حالت میں آنا اس امر کا ثبوت  
ہے کہ استقال سے ہے دوسری حالت نہیں بھی بلکہ استقال کے بعد کو تجد ہوئی اور جو پیز ہے موجود نہ ہو بعد میں وجود  
میں آئے تو وہ حادث ہو گی اسی حالت اُخْری کا حادث ہوئی۔ کیونکہ حالت اُخْری صفت ہے اور صفت موجود کے لیے  
نہیں پائی جاتی اسی حالت شئی متغیر کے ساتھ قائم ہو گی اور بھی شئی متغیر تو ہر اور محض حادث ہے اس ثابت ہو اک جو  
حوادث کا محل ہیں۔

قولہ، واما ان کل مالا بخلو؛ یہ بڑی ہے دوسری دلیل کا جو لفڑی ہے تفصیل اس کی یہ ہے کہ جو  
محض حادث ہو وہ حادث اسلئے ہوتا ہے کہ ایمان ثابتہ یعنی جواہر حرکت و سکون سے خالی نہیں یعنی وہ ان دونوں  
سے منقف ہیں اور حرکت و سکون ظاہر ہے دلوں حادث ہیں اسی کو وہ دلوں منقف ہوں وہ بھی حادث گا۔

و بیان عدم الخلو اَنَّ الاعیانَ لا تخلو عن الكونِ في حییزٍ خانِ کامنٍ من حيثٍ كونها في ذلك الحیزِ  
الآنِ مسبوقة بکونِ آخرَ فیہ فہی ساکنَةً وَ ان لم تکن مسبوقة بکونِ آخرَ فیہ بل یکون فی حییزِ  
آخرَ متحرکَةً وَ یقُولُ المأذنُ لَا تسلُمُ ذلکُ الاختصارُ لَا مجوزانُ لَا میکون مسبوقة بکونِ آخرَ احتملاً  
کما فی آنِ الحدوثِ فی تکونِ خالیۃَ عن الحركةِ وَ السکونِ کیا ہما فلمَعْلَمٌ حِ ان یوردو وَ یقُولُ  
اما ان یکون الاختصارُ ثابتًا او لا خانِ کامنَ ثابتًا فقد تکمیل الدلیلُ والا بذمِ ثبوتُ المطلوبُ وهو  
حدوثُ الاعیانِ لازمه اذ المیکون الشئی مسبوقة بکونِ آخرَ قاد شکُ فی حدوثِه

ترجمہ۔ اور اسلام خلو کا بیان یہ کہ اعیان کوں فی حیز سے خالی نہیں اسیں اگر وہ اس حیثیت سے ہے کہ

وہ اس وقت اس چیز میں سبوق ہے کون آخر کے ساتھ تو وہ کنہ ہے اور اگر وہ کون آخر کے ساتھ سبوق نہیں بلکہ چیز ہے تو تحرک ہے اور بالآخر کہ کامہ اس انجصار کو تسلیم نہیں کرتے۔ کون نہیں ہمارا ہے کہ وہ کون آخر کے ساتھ کہی بھی سبوق نہ ہو جس طرح ان حدودت میں ہے پس وہ اس وقت حرکت و کون دوں سے حالی نہیں پس معلل کیا ہے اس وقت ہے کہ وہ تردید کرے اور کہے کہ الحفدار آیا ثابت ہے یا نہیں پس اگر ثابت ہے تو دلیل تمام ہو گیا ورنہ مطلوب لا شہر لازم آئے کا اور وہ اعیان کا حادث ہونا ہے کیونکہ جبکہ جیسا کہ کون آخر کے ساتھ سبوق نہ ہو اس کے حادث ہونے میں کوئی شک نہیں۔

لشیح: قولہ بیان عدم المخلو بر دلیل ہے اس امر کی کا اعیان ثابتہ حرکت و کون سے حالی نہیں کیونکہ اعیان ثابتہ کا کسی نہ کسی چیز میں ہونا ضروری ہے اس لئے کہ وہ جس چیز میں موجود ہے اس آن بس ہے اس چیز میں موجود ہے یا نہیں۔ اگر اس آن سے پہلے بھی اسی چیز میں موجود ہے تو وہ تحرک ہے کیونکہ ایک چیز میں دو کون کا دو آن ہیں ہونا سکون کہلاتا ہے دو چیز میں دو کون کا دو آن میں ہونا حرکت کہلاتا ہے۔

قولہ یقوت المانع، یعنی مانع مصلح کی اس دلیل پر منع وارد کر سکتا ہے کہ ہم آپ کے حضرت کو کوئی تسلیم نہیں کرتے کہ اعیان ثابتہ جسی چیز میں موجود ہے وہ اس آن سے پہلے اس چیز میں موجود ہوں اور زیر کسی درستی چیز میں مشتملاً آن حدودت یعنی بوقت پیدا ہونے اعیان کے اس آن میں نہ اس چیز میں موجود ہیں اور زیر کسی درستی چیز میں اس لازم نہیں آئے کہ اعیان اگر تحرک نہ ہوں تو ساکن ہر جائیں۔ قولہ فلمصلح یعنی مصلح کا جواب تردید کے ساتھ دے گا کہ اگر حضرت سلیم کو لیا جائے کہ اعیان ثابتہ ساکن ہوں گے یا تحرک تو دلیل مکمل ہو جائے گی اور اگر حضرت سلیم نہ کیا جائے تو بھی مطلوب مدعی ثابتہ ہو جائے گا کیونکہ آپ نے خود تسلیم کیا ہے کہ اعیان ثابتہ اس آن سے پہلے اس چیز میں موجود نہ ہے اور اب اس چیز میں موجود ہیں یعنی حدودت ہے پس لازم آیا کہ اعیان ثابتہ حادث ہیں۔

وقیل بخلافہ ایضاً یعنی اس بعده نہم قالوا لیس للحال ان یقتوں ذلک بل لا بد له من اثبات المقدمة المنوعة او التصیر ای دلیل آخر فانه ادعی اثبات الحكم بالدلیل ولا يتحقق ذلک الا بذکر الدلائل وما اختار المصلف هو الا ظهر لافت المقصود الا صلی من اثبات المقدمة ثبوت المعلوم فی شیء بذوقه

لجاجۃ الدین والیہ اشارۃ بقولہ قیل

ترجمہ: (اور اس کے خلاف بھی کہا گیا ہے) یعنی یعنی لوگوں نے کہا کہ معلل کیا ہے یہ کہا جائز نہیں بلکہ اس

لیے مقدار ممنوعہ کا اثبات ضروری ہے دوسری دلیل کی طرف تغیر کرنا کیونکہ وہ دلیل سے اثبات حکم کا دعویٰ کیا ہے اور وہ صرف ان ہی دلوں طریقوں سے متحقق ہے اور صنف نے جس کو اختیار فرمایا وہ انہر ہے کیونکہ اثبات القدر سے مقصود اصلی ثبوت مطلوب ہے تو جب اس کے بغیر ثابت ہے تو اب اس کی کوئی ضرورت نہیں اور اسی طرف ماننے لگے۔

سرہ نے اپنے قول قیل سے اشارہ فرمایا۔

الشرح۔ بیانہ و قیل بخلافہ، اور یہ گزار کے مقدار ممنوعہ کی لفظی الگ مطلوب کو مستلزم ہو تو وہ منہ  
ضرر نہیں دے گا اور یہ بھی گزار کے معلل اس کا جواب تردید کے ساتھ دے گا اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ معلل اور  
تردید کے ساتھ جواب دے گا اسماں اختلاف ہے اکثر لوگوں نے کہا جسمیں ماتن قدس سرہ بھی ہیں کہ معلل تردید کے ساتھ  
جواب دے گا جسے ذکر ہوا اور بعض لوگوں کا خیال ہے کہ معلل تردید کے ساتھ جواب نہیں دے گا بلکہ وہ یا تو مقدار ممنوعہ  
کو ثابت کرے گا یا دلیل کو بدل دے گا۔

قولہ و آنہ ادعیٰ، یہ دلیل ہے اس امر کی کہ معلل تردید کے ساتھ جواب نہیں دے گا بلکہ ذکر و دلوں  
طریقوں کو اختیار کرے گا اسلئے کہ معلل نے جو دعویٰ کی کہ وہ دلیل کے ساتھ حکم ثابت کرے گا چونکہ دلیل کے مقدار پر  
معنی وارد ہے اسلئے دلیل کے ساتھ اب حکم کو ثابت نہیں کرے گا پس اب معلل ذکر وہ دلوں طریقوں میں سے کسی  
ایک کو اختیار کرے گا کہ وہ مقدار کو ثابت کرے گا یا دلیل کو تبدیل کر دے گا پس قیل والے بعض لوگوں کی زدیل  
یہ منع بھی معلل کیلئے فرزمان ہے جیسا کہ ماتن قدس سرہ فرزمان قرار نہیں دستیں۔

قولہ و ما اختیار الصنف، اور منع کے فرزمان ہونے اور نہ ہونے میں چونکہ اختلاف تھا اسلئے شارع نے  
بیان اپنے اور ماتن قدس سرہ کا مذہب مختار بیان فرمایا ہے کہ منع ذکر و فرزمان ہیں اور معلل اس کا جواب تردید کے  
ساتھ دے گا اور بھی زیادہ ظاہر اور رفتار بھی ہے چونکہ مقصود مقدار ممنوعہ کا اثبات نہیں بلکہ مطلوب کا اثبات ہے  
اور جب اصل متعود مقدار ممنوعہ کے اثبات کے بغیر اسی ثابت ہے تو مقدار ممنوعہ کو ثابت کرنے کی کوئی ضرورت نہیں اور  
درست اذہب چونکہ منع ہے اسلئے اس کو قیل کلکہ اتریف سے بیان کیا گیا۔ خلاصہ یہ کہ ماتن قدس سرہ نے مقدار  
اصلی کے اثبات کا جا ڈالکر اور قیل والوں نے اس امر کا جا ڈال کیا کہ بھی کا درجہ کوئی ہے کہ وہ دلیل کے ساتھ حکم ثابت  
کرے گا تو ماتن کے ذہب کا محنت اسے نہ ادا کریں گے۔

و سَيَحْسُنُ تَوْقِفُ الْمَايِنَ إِلَى اتِّحَادِ الْمُخْلَلِ اللَّذِينَ لَمْ يَلِمْ كَانَ الْمُعْلَلُ رَبِّيَّا يَشَبَّهُ الْمُقْدَمَةُ بِعِدَادِ الْأَعْمَامِ  
الدَّلِيلُ فَيَسْتَغْنُي السَّائِلُ عَنِ الْمَنْعِ وَ قَيْلُ بِخَلَاقِهِ كَانَ الْمُعْلَلُ كَثِيرًا مَكَلَّا فَيَكُونُ صَنْ اِثْبَاتِ تَلْكَ

العَدَادُ مِنْ فَيْرَكَ الدَّلِيلِ وَمِنْ تَعْنَى بَدْ لَيْلٍ أَخْرَفِيَاهُونُ مِنْ طَوْلِ الْمَنَاظِرِهِ وَالْأَوَّلُ أَوَّلُ  
كَانَ الظَّاهِرُ مِنْ حَالِهِ الْمَعْلُولِ الْإِثْبَاتُ

**ترجمہ:** (اور مانع کا توقف سخن سے) معلل کا (دلیل کے اتمام تک) اسے اس معلل ب  
اوپنات اتمام دلیل کے بعد مقدمہ کو ثابت کرتا ہے تو سائل منع سے مستغفی ہو جاتا ہے (اور بعض کا قول اس کے  
برخلاف ہے) کیونکہ معلل اثر اس مقدمہ کے اثبات کی قدرت نہیں رکھتا تو دلیل کو چھوڑ دیتا ہے اور دوسرا دلیل میں  
مشغول ہو جاتا ہے اس منافہ سے محفوظاً ہو جاتا ہے اور پس لا اولیٰ ہے کیونکہ معلل کے حال سے ظاہر اثبات ہے۔

**تشریح:** بیان و سخن، یا ایک جدید مسئلہ کا بیان ہے کہ اگر کوئی دلوی کر کے اس کے اثبات  
کیلئے دلیل بیان کرے تو سخن دبیر یہ ہے کہ مانع معلل کی دلیل سکھل ہونے تک انتشار کرے جو نکہ معلل کمی دلیل سکھل  
کرنے کے بعد خود یہ صفری اور بی رپ دلیل پیش کرتا ہے اس مانع کو درود منع کی فروخت پیش نہیں آئی۔

**بیان و قیل بخلافہ:** یعنی مسئلہ مذکور کی طرح اس مسئلہ میں یعنی اختلاف ہے کیونکہ بعض لوگوں نے  
سخن مانع کے توقف کو نہیں بلکہ عدم توقف کو قرار دیا ہے کیونکہ معلل کے پاس کبھی مقدمہ محدود کے اثبات کیلئے  
دلیل نہیں ہوتی تو اگر مانع مقدمہ کو بیان کرتے ہیں اس پر منع دار کرے تو معلل کو دلیل تبدیل کرنے پر لگی تاکہ بحث طویل  
نہ ہو جائے جناب معلل نے اگر یہ مقدمہ بیان کیا کہ ام متفق ہے اور معلل کے پاس اس کو ثابت کرنے کیلئے کوئی دلیل  
نہ سو تو دلیل پورا کرنے سے ہے منع دار کر دے تو اب معلل کو کوئی دوسرا دلیل پیش کرنی ہوگی تاکہ بحث طوالت سے  
محفوظاً ہو جائے۔

**قولهُ وَاللَاوَلُ اولیٰ:** ما قبل میں دو قول لگتے ہیں کہ اتمام دلیل تک مانع کا توقف سخن ہے یہ مذهب  
متاخرین کا ہے دوسری یہ کہ اتمام دلیل تک مانع کا عدم توقف سخن ہے یہ مذهب مقدمہ میں کا ہے لیکن پہلا مذهب دبیر  
ہے کیونکہ معلل کے حال سے ظاہر اثبات ہے یعنی یہ ظاہر ہے کہ معلل جب دلوی پر دلیل دے تو دلیل کے مقدمہ نوں یعنی دلوی

و بکری پر بھی اس کے پاس دلیل ہوگی۔

**دون الفرض والمعارضة بجوزان** يتعاقب بقولهِ وَسَخْنٍ وَهُوَ الظَّاهِرُ وَمُحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ مُتَعَلِّماً  
بِلَا خِلَافٍ الْمَفْهُومُ مِنَ السَّالِقِ فَإِنَّ التَّوْقِفَ فِيهِمَا وَاحِدٌ بِلَا تَفَاقِتٍ أَهَامُ التَّقْضِيَّةِ فَلَا  
كَلَامٌ عَلَى الدَّلِيلِ فَمَا تَمَّ يَتَجَزَّهُ وَأَمَّا فِي الْمَعَارِضَةِ فَلَا هُنَّا مُقَابِلُونَ الدَّلِيلِ بِالدَّلِيلِ فَقَبْلَ تَعَاهِدِ

**ترجمہ:** — (سرکے لفظ و مختار کے) جائز ہے وہ مائن قدس سرور کے قول و متحن کے ساتھ متعلق ہوا درودہ فلذ ہر بڑے اور یہ بھی احتمال ہے کہ وہ اس اختلاف کے ساتھ متعلق ہو جو نہیم ہے سابق سے (کیوں کان دلوں میں ترقی و اجنب ہے) بالاتفاق یہی نفقن میں اسے کہہ دلیل پر کلام ہے توجیہ کی دلیل نام نہ ہو تو کلام مستحبہ نہ ہو گا ایک معارضہ میں اسلئے کہ دلیل کے ساتھ دلیل کا مقابلہ کرنے ہے پس اس کے خام ہونے سے پہلے معارضہ متحقق نہ ہو گا۔

**تستین چ:** — قولہ ہجوز ان سعْلَتْ: دون چونکہ ناف ہے اور ناف کیلئے متعلق کا ہونا ضروری ہے اسے اس کا متعلق اخلاق ہو اس کے متعلق کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ ممکن ہے اس کا متعلق متحن ہوا دری بھی ممکن ہے اس کا متعلق اخلاق ہو سے پس اگر اس کا متعلق متحن ہو تو معنی اس تقدیر ہے یہ گا کہ مانع کے منع کیلئے توقف متحن ہے لیکن جو مستفادہ بخلاف سے پس اگر اس کا متعلق متحن ہو تو معنی اس کا ذکر موجو ہے اور اگر اس نفقن و معارضہ کیلئے توقف متحن ہیں بلکہ اجنب ہے اور یہ اتمال ظاہر ہے کیونکہ دلیل میں بھی اس کا ذکر موجو ہے اور اگر اس کا متعلق اختلاف ہو تو اس تقدیر پر معنی یہ ہو گا کہ ناف میں توقف کے متحن و عدم متحن ہونے میں اختلاف ہے لیکن نفقن و معارضہ میں نہیں بلکہ ان کے اندر توقف بالاتفاق واجب ہے۔

**قولہ اما فِ النَّفْصُ**: پر دلیل ہے نفقن میں توقف کے واجب ہوئی کی کہ نفقن دلیل پر اعزاز ای کرنے کے لیا جاتا ہے وجب دلیل مکمل ہو جائے اور اس میں خرابی ہو تو اس میں نفقن وارد ہو گا کیونکہ دلیل جبکہ نہ مکمل نہ ہو تو اس میں خرابی کا عسل ہو گا اس پر نفقن بھاوار دندہ ہو گا۔

**قولہ اما فِ الْمَعَرَضَةِ**: پر دلیل ہے معارضہ میں توقف کے واجب ہوئی کی کہ مدرجی جب کوئی درج کرے اسکو دلیل سے ثابت کرے اور اس کا مقابلہ اس دعویٰ کے خلاف دلیل سے ثابت کرے تب معارضہ متحقق ہوتا ہے چونکہ معارضہ کہتے ہیں مقابلۃ الدلیل بالدلیل کو اس معارضہ میں دلیل کے مکمل ہونے تک توقف واجب و ضروری ہے۔

**وقالوا ہجوز النَّفْصُ حَكِيمٌ ادْعِي فِيهِ الْبَدَا اهْلَهُ لِرَحْبَوْهُ اهْلَذِلْكَ النَّفْصِ اهْلَى مَنْعِ الْبَدَا اهْلَهُ مَادُوكَلَاثَاتِ النَّفْصِ وَفِيهِ نَذْلَرٌ كَامْكَانٌ ارجَاعُهُمْ إِلَى النَّفْصِ بَلْ إِلَى الْمَعَرَضَةِ اهْنَاكَذِي الْحَاسِيَةِ**

**ترجمہ:** — (اور علماء نے کہا کہ اس حکم کا لفظ جائز ہے جس میں براہمیت کا دعویٰ کیا گیا ہو کیونکہ وہ) یعنی وہ نفقن (راجح ہے منع السند کی طرف اور وہ حوزہ کو رہنے ہے اشبات نفقن کیلئے (اور اس نفقن کے وجہ ای منع میں قرار میں ہے) کیونکہ نفقن کی طرف اس کا وجہ کرنا غریب ہے بلکہ معارضہ کی طرف بھی اسی طرح حاصلیہ پہنچیہ میں ہے۔

**لتکشیح:** — بیانہ و قالوا ہجوز: اور یہ گذرا کہ مدرجی جب دعویٰ کر کے اس پر دلیل دے

تو اس پر نتفن وارد ہو سکتا اور منع و معارضتی اور اب پر بیان کیا جاتا ہے کہ مدحی نے اگر کوئی دعویٰ کیا اور اس پر دلیل نہیں دیا بلکہ اس نے اس دعویٰ کی بدلہ بھوت کا قول کیا تو اس پر نتفن جائز ہے یا نہیں تو علماء نے کہا کہ نتفن اس دعویٰ کی براحت پر جائز ہے۔

**پیامہ لرجوعہ**:- یہ جواب ہے اس سوال کا کہ نتفن تو دلیل پر وارد ہوتا ہے اور بیان دلیل نہیں بلکہ دعویٰ برداشت ہے تو نتفن کس طرح وارد ہو گا؟ جواب یہ کہ نتفن منع مع اسنڈ کی طرف راجح ہے یعنی وہ اصل میں نتفن نہیں بلکہ منع مع اسنڈ ہے اور نتفن کے ساتھ اسنڈ کا ہونا چونکہ کبھی مزدوجی ہوتا ہے اس لئے وہ منع کی اسنڈ ہو گی تو اب

مدعویٰ برداشت پر نتفن جائز ہوا۔

**اس طرح فیہ نظر**:- یہ اعتراض ہے قول مذکور رجوع پر کہ وہ نتفن منع مع اسنڈ کی طرف راجح نہیں کیونکہ وہ نتفن حقیقی بھی بن سکتا ہے پس اس کو منع کی طرف رجوع کرنا تردد ہے بلامرح ہے جو معمور عہد ہے۔

الله اعلم ان ما ذكره الناقض مいくن ان يجعل من افراط الناقضي الحقيقى بان يقال دعوى بد اهتمة دليل  
و احاديث ان ماذكره الناقض مいくن ان يجعل من افراط الناقضي الحقيقى بان يقال دعوى بد اهتمة دليل  
على دعواه والتفقى الحقيقة راجع المذكوب الدليل ولكن مいくن ان يكون من افراط المعارضه باذن يكون  
الدليل المثبت للتفقى معارض الدعوى البد اهتمه التي هي بمنزلة تفضيل الدليل فلا وجبه لارجاع  
إلى منع البد اهتمه مع صحيحة كونه من افراط التفقى ولا اختيار على المعارضه ويكون ان يوجد النظر  
بوجه آخر وهو انه وان سلم كون دعوى البد اهتمه بمنزلة الدليل لكن لا يجوز ارجاعه الى المنع اذا هو  
طلب الدليل على مقدمة معتبره ولا يطلب على مقدمة الدعوى بشئي كما لا يتحقق

**ترجمہ**————— حصل یہ کہ جس کو ناقض نے بیان کیا ممکن ہے میہ کہ اس کو نتفن حقیقی کے افراد سے کیا جائے باہی طور  
لہا جائے کہ دعویٰ بد اہتمہ اپنے دعویٰ پر دلیل ہے اور نتفن حقیقت میں اس دلیل کی طرف راجح ہے اسی طرح ممکن ہے یہ کہ  
وہ معارض کے افراد سے ہو باہی طور کر وہ دلیل جو ناقض کا مثبت ہے اس دعویٰ بد اہتمہ کا معارض ہو جو بمنزلہ تفضیل دلیل ہے  
پس کوئی وجہ نہیں اس کو منع بد اہتمہ کی طرف رجوع کرنیکی باد جو دیکھ اس کا افراد نتفن سے ہونا صحیح ہے اور کوئی وجہ نہیں  
اس کو معارض پر اختیار کرنیکی اور ممکن ہے نظر کو دوسرا وجہ کے ساتھ متوجہ کی جائے اور وہ اگرچہ دعویٰ بد اہتمہ کا بمنزلہ  
دلیل ہونا تسلیم کیا جاوے دیکھ اس کو منع کی طرف رجوع کرنا جائز نہیں کیونکہ مقدمہ معتبرہ پر دلیل کو طلب کیا جاتا ہے اور  
دعویٰ کے مقدمہ پر کوئی ارشٹی طلب نہیں کی جاتی جیسا کہ مخفی نہیں۔

**تشریح:** — قولہ و محاصل یعنی ماں قدس سرہ سے جو حاشیہ مذکورہ متنوں تھے یہ اس کا دعا صفت ہے کہ ماں نے کہا کہ یقین حقیقی بھی بن سکتا ہے تو اس پر امترانی ہوا کہ یقین حقیقی تو دلیل پر ہوتا ہے اور یہاں دلیل کی نہیں تو یقین حقیقی کیسے ہو گا؟ جواب اس کا میکن ان بیان سے یہ دیا جاتا ہے کہ یقین حقیقی بن سکتا ہے کہ وہ کہ درود

بدعا صفت قابل قام دلیل کے ہے اور یقین اسی دلیل کی طرف راجح ہے۔

**قولہ** کہنا میکن ان یکون۔ یعنی حاشیہ مذکورہ میں یہ بھی کہا گیا تھا کہ وہ یقین معارفہ کی طرف بھی اور اس کے لامس پر یہ اعتراض ہوا کہ معارفہ کہتے ہیں مقابلۃ الدلیل بالدلیل کو اور یہاں دلیل ہی نہیں اور نہ مقابلۃ کو معارفہ کیسے ہو گا؟ جواب پر کہ درود کا بدعا صفت ہو گا کہ دلیل کے قابل قام ہے کہونکہ معلم نے بدعا صفت سے ہجاء درود کو ثابت کیا ہے اور انہی نے اس کے خلاف کہ دلیل سے ثابت کیا تو دلیل کا مقابلہ دلیل سے ہو گیا اسی کو معارفہ کہا جاتا ہے۔

**قولہ** فلان وجہ لازم جاعہ، مذکورہ عبارت پر یہ دو سوال وارد ہوتے ہیں ایک یہ کہ یقین جب یقین حقیقی

بن سکتا ہے تو اس کو منع حسنہ کی طرف رجوع کیوں کیا گیا؟ دوسرا یہ کہ یقین جب یقین حقیقی تو اس کی طرف رجوع کرنے ترجیح بلامر رجح ہے۔

**قولہ** میکن ان بوجہ، متن میں جو نیہ لفڑ سے نظر انتہا جس کو ماں قدس سرہ نے حاشیہ مذکورہ میں بیان کیا اور شرح میں ای ماملہ اپنے اس کی وضاحت بیان کی گئی تھی اب یہاں سے نظر کی درستی تقریب بیان کی جاتی ہے میکن وہ حاشیہ مذکورہ کا خلاف ہے اور وہ یہ کہ ملکار نے کہا اگر مدینی کے دلوی کے ساتھ بدعا صفت کا درود کیا ہو تو اس بدعا صفت جائز ہے۔

**قولہ** و ہوانہ، یہ اعتراض ہے عبارت مذکورہ پر کہ یہ ای دلیل یہی ہے کہ بدعا صفت مذکورہ دلیل ہے اور اگر بدعا صفت کو مذکورہ دلیل تسلیم کی جائے تو یہ یقین منع کی طرف رجوع نہیں کرے گا کہونکہ منع کہتے ہیں طلب الدلیل علی

مشیر ملکان ہهنا سوال و ہوانہ قدس سائل السائل بال محل اعني تعین منع من الغلط فلا صح حضر

الاسولۃ فی الشلافۃ الملک کو رہ فاجاب بقولہ و یہ نہ درج محل فی المفہم لمنع مناسبۃ یعنی مردحت

ھو تو تعریف للعقل من العین کا کان المفہم لذکر و ان خالقۃ بوجه اذ یتعصدا به ای بال محل تعین

موضع الغلط لسو ع الفہم لا طلب الدلیل و قولہ لسو سقطی بالغلط وقد یذکر محل فی مقابلۃ ای

ترجمہ: — پھر جب یہاں سوال ہے اور وہ یہ کہ اس ای کبھی حل سے سوال کرتا ہے یعنی موضع غلط

لہذا، المخالفة

لہٰ تاں کرتا ہے پس مذکورہ تین میں سوالوں کا حل درست نہیں تو ما ان قدس سر فرنے پائے اس قول سے جواب دیا (اور حل ایسا قسم کی مناسبت کی وجہ سے منع میں داخل ہے یعنی اس حدیث سے کام وہ مقید ہے جو عینہ کیسے تعریف نہ ہے بلکہ وہ منع ہے اسی طرح (اگرچہ کسی وجہ سے اس کے مقابلہ بھی ہے اسے کہ اس نے) یعنی حل تھے (مقید ہے) غلطیت علما ہی اس غلطی کے محل کی دشائی ہے (دلیل کی طلب نہیں اور ما ان قدس سر کا قول لسوہ مقان ہے فلاکے ساتھ اور حل کبھی اسی مخالفت کے منع کے مقابلہ میں ذکر کیا جاتا ہے۔

تشدیح:- قولہ بمقابلہ اکان، یہ بیان ہے ائمہ دالی اعتبار کا ماقبل کے ساتھ ربط کا اور ساتھ ہی اس سوال کا جواب بھی کہ مدعی کی دلیل پر حرف تین مذکورہ اور اضافات یعنی منع و نفع و معارضہ و اور دو نہیں ہوتے بلکہ ان کے علاوہ ایک جو تھا اعراض حل بھی ہے اور وہ یہ کہ اسکل اس جگہ کی تعین و دشائی کرے جیسا معلل سے صری یا کبھی میں غلطی واقع ہوتی ہے۔

بیانہ نوع مناسبت: یہ جواب ہے اس سوال کا حل منع حقیقی میں داخل ہے یا منع مجازی میں اگر منع مجازی میں داخل ہے تو اس میں کوئی مناسبت ہے؟ یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ حل منع حقیقی میں داخل ہے یا منع مجازی میں اور وہ یہ کہ دو نوں میں اکل مقدار عینہ کا تصریح کرتا ہے مگر فرق ہے ان دو نوں میں جیسا کہ اکل بیان کئے مذکور ہے بیانہ و اخراج خالقه: یعنی حل کا منع کے ساتھ ایک گونہ مناسبت موجود ہے اگرچہ ان دو نوں میں من وجہ مخالفت پائی جاتی ہے اور وہ یہ کہ جو غلطی غلطی صورتی کی وجہ سے واقع ہوئی تو اکل حل میں اسی غلطی کی جگہ کا تعین کرتا ہے اور منع میں طلب الدلیل کرتا ہے جناب اول میں کہا جاتا ہے کہ انسان حیوان والجیوان عالم جس کا نتیجہ یہ سوکا کی ان ان عالم و ظاہر ہے یہ غلط ہے کیونکہ اسکی غلطی کا منتامقدار شایر یعنی والجیوان عالم ہے جسیں شرط اثنانی کہتے کہی کافی دن ہے کیونکہ صورتی میں جو حیوان ہے وہ غیر ہے اسی حیوان کا جو کبھی میں ہے پس حکم اکبر سے افسوی طرف تھوڑی ہنی کرے گا کیونکہ حد او سطہ میں حقیقتہ تکرار واقع نہیں جبکہ اس میں تکرار ضروری ہوتی ہے۔

قولہ و قد یذ کو:- یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ حل جب منع میں داخل ہے تو حل اس اعتبار سے منع کی قسم ہوا حالانکہ وہ منع کے مقابلہ میں آتا ہے اور جو قابلہ میں آئے وہ قسم ہوتا ہے پس اس سے قسم اتنا ہے کہ لازم آیا جو ممنوع ہے جواب یہ کہ مناسبت کی وجہ سے حل منع کا فرد اور مخالفت کی وجہ سے اس کا قسم ہوا کیونکہ حل جس اعتبار سے منع کا فرد اور قسم ہے اسی اعتبار سے وہ قسم نہیں اور جس اعتبار سے وہ قسم ہے وہ اس اعتبار سے قسم نہیں فرمہا ہوں بعید۔

**الْجَهْتُ الْخَامِسُ** مِنْ جَهْلِهِ الْمُعْلُومِ إِنَّ الْسَّنَدَ الصَّمْعَ مَازِدُهُ مَعْنَى الْمُقْدَرَةِ وَمَفْوَلَانِي وَلَوْكَانَ عَلَيْهِ  
وَلَهُوَيْتَهُ مِنْ عِمَّ الدِّيَانَ فَلَا يَحْزُنْ إِنْ يَكُونَ الْسَّنَدُ الصَّمْعُ اعْمَمُ مِنْ الْمُقْدَرَةِ الْمُمْنَعَةِ مَطْلَقاً  
يَحْزُنْ إِنْ يَكُونَ مَطْلَقاً مَعْلَقاً بِقَوْلِهِ فَلَا يَكُونَ فَنِيَكُونَ الْمَعْنَى لَا يَكُونَ اعْمَمُ لَا مَطْلَقاً وَلَا  
مِنْ دِجْهِ وَيَحْزُنْ إِنْ يَكُونَ مَعْلَقاً بِقَوْلِهِ اعْمَمُ فَنِيَكُونَ الْمَعْنَى لَا يَكُونَ اعْمَمُ مَطْلَقاً لَا مَوْجِهٌ  
**وَالظَّاهِرُ الْمُوَافِقُ** بِالسَّبَابِ هُوَ الْأَوَّلُ لَاتُ الْأَعْمَمُ مِنْ دِجْهِ لَا يَكُونَ مَازِدُهُ مَوْجِهٌ مَّا وَمَفْوَلَانِي مِنْ كُلِّ وِجْهٍ

**مَتْرِجِهُ:** (پاچوں بحث جملہ معلومات میں سے یہ بھائیہ کہ سند صحیح مقدار ممنوعہ کے خفا کا مازدوم اور مقوی  
للسُّنْحُ ہوتی ہے) اگرچہ اس کا مازدوم و مقوی ہونا (مانع کے زعم کے مطابق ہوتا چاہئے نہیں یہ کہ ہو) سند صحیح۔ مقدار ممنوعہ سے  
(اعم مطلقاً) چاہئے یہ رک مطلقاً ماتین قدس سرہ کے قول نہایوں کے ساتھ متعلق ہو پر معنی یہ ہو گا کہ اعم نہ ہو گا زیر مطلقاً  
اور اعم دوچھہ اور قاہر ہے یہ کہ متعلق ہو ماتین قدس سرہ کے قول اعم کے ساتھ پس معنی یہ ہو گا کہ اعم نہ ہو گا مطلقاً (اور  
زمر من وجہ) اور قاہر ہو موافق ہے سباق کلام سے وہ اول ہے اسکے کہ اعم من دوچھہ براعتبار سے مازدوم و مقوی نہیں ہوتا  
**تَشْرِيحٍ:** بیانِ **الْجَهْتُ الْخَامِسُ** یعنی پاچوں بحث بیان کہ جملہ معلومات میں سے یہ بھائیہ کہ سند  
صحیح مقدار ممنوعہ کے خفا کا مازدوم اور مقوی لسس ہوتی ہے خواہ اس کا مازدوم ہونا اور مقوی ہونا نفس الام و دو افراد  
مطابق ہو یا زعم مانع کے مطابق ہو۔

**بِيَانِهِ فَلَا يَحْزُنْ**۔ یعنی سند صحیح کا مقدار ممنوعہ سے مطلقاً اعم ہونا چاہئے نہیں کیونکہ وہ مقدار ممنوعہ سے  
اگر اعم ہو تو مقدار ممنوعہ کے علاوہ میں بھائیہ پائی جائے گی تو چھوڑہ مقدار ممنوعہ کے خفا کا مازدوم اور مقوی لسس نہیں ہو سکے گی  
**فَوْلِهِ يَحْزُنْ إِنْ يَكُونُ** یعنی متن میں جو مطلقاً ہے یہاں اس کے متعلق کو بیان کیا جائیں ہے کہ ممکن ہے وہ لا  
یکوں کے ساتھ متعلق ہو اور لا یکوں سے یہاں راد فلای یکوں کے ساتھ متعلق ہے جو نکر دلوں کا معنی ایک ہے اور یہ بھائیہ لکھ ہے  
اعم کے ساتھ متعلق ہو۔ بتقدیر اول معنی یہ ہو گا کہ سند کیلئے چاہئے نہیں کردہ بالکل عام ہو یعنی سند کیلئے اعم مطلقاً ہونا چاہئے  
نہیں اور زامن من وجہ ہونا اور بتقدیر دوم معنی یہ ہو گا کہ سند کیلئے اعم مطلقاً ہونا چاہئے نہیں پس اس صورت میں اعم من وجہ  
کی لفظی نہ ہو گی۔

**تَوْلِهِ وَالظَّاهِرُ الْمُوَافِقُ** یعنی مطلقاً میں اگرچہ دو احتمال ہیں لیکن پہلا احتمال زیادہ ہمتر ہے چونکہ کلام  
سابق کے موافق بھائیہ پہلا احتمال ہے کہ مطلقاً لا یکوں کے ساتھ متعلق ہے اسکے کہ ما قبل میں یہ بیان کیا گیا کہ سند  
یہ کہ مقدار ممنوعہ کے خفا کا مازدوم اور مقوی لسس ہوتی ہے پس اگر سند مقدار ممنوعہ سے من وجہ اعم ہو تو اب پہنچ

لِمَنْ كُلَّ الْوِجْهِ مُعَذَّبٌ لِمَنْ نَعِيَ لِخَفَا كَالْمَزْدُومُ بُرُوكِيْ اُوْرَنْ دُوْرَنْ تَقْرِيْ لِلْمَسْتَبِرِ بَكْرَهُ وَهُنْ دُوْجَهُ مُقْوِيَّ بُرُوكِيْ بُرُوكِيْ اُوْرَنْ دُوْجَهُ خَفَا كَالْمَزْدُومُ  
وَمَنْ هَهْنَا اَيْ مَنْ اَجْلِ اَنْ اَسْنَدَ مُلْزَدَهُ مُعَقْوَلَهُ اَيْ اَهْلُ اَنْتَظَرِهِ اَيْ مَنْ مُقْدَامَهُ مُوجَدَهُ اَيْ حَالَهُ  
مِنَ الْاَهْوَالِ اَكَّهُ وَالْحَالَهُ اَنْ تَكْلِيْ مِنْهُهُ مُسْتَنَدًا اَبَدًا حَبِّ الْيَدِ السُّوْسُطَانِيَّهُ اَنَّا قُونْ لِبَرِّتِ حَقَائِقِ  
الْاَسْيَا، اَلَّا كَنْ اَحْكَمُ الْمُسْتَبَتِ لِهَا يُعْنِي اَيْ فَرِكْسِ اَسْنَدَ مَكَابِرَهُ غَيْرُ مُسْمِعَهُ

**ترجمہ:** (اکی لئے) یعنی اسی وجہ سے کہ سند مازدوم و مقوی ہے (چیزوں نے کہا) یعنی اہل مناظر ہے (کو کوئی  
قدرت موجود ہیں) احوال میں سے کسی حال میں (مگر) حال یہ کہ (مکن ہے) قدرہ کیلئے منع اسند اسی وجہ کے ہیں سو فضایہ  
ہی) سو فضایہ وہ گروہ ہے جو ثبوت حقائق اشیاء کے مثکر ہیں (لیکن فلسفی) جو مثبت ہیں حقائق اشیاء کے (اسکے  
اس سند کو) مکابرہ شمار کرتا ہے (جو) سکونت ہیں۔

**تَشْرِيح:** — بِيَادِهِ وَمِنْ هَهْنَا، — يَكْفِي لِهِ سَنْدُ حَجَحٍ كَمُقْدِرِهِ مُخْوِلَهُ كَخَفَا كَالْمَزْدُومِ اَوْ مُقْوِيِ  
لِلْمَنْ ہِرْنِ پِرْ كَاهْلِ مِنْاظِرِهِ مُقْدِرِهِ پِرْ بِهِمْ حَوْرَتْ مِنْعَ دَارِدَ كَرِسْكَتَهُ ہِيَ قولِ  
سو فضایہ کے تین فرقوں میں سے ایک فرقہ عذریہ کا ہے جو مُقْدِرِهِ پِرْ مِنْعَ دَارِدَ کَرِسْكَتَهُ اس پِرْ سَنْدُ بُحْبُی پِسْتَهُ ہِيَ قولِ  
قولِ النَّاْخُونْ، سو فضایی اُمرِبَتْ ہے سو ف اسٹا کا، سو ف ما خود ہے سو ف سے جو عجیبِ حکمت ہے

او راسٹا تلبیں و غلط کو کہا جاتا ہے پس اس کا معنی ہوا حکمت موصہ یعنی علم الغلط اور سو فضایہ کا معنی ہو عالم الغلط  
و الا، اسکی تین جماعت ہیں (۱) عنادیہ (۲) عذریہ (۳) لا ادریہ عنادیہ دہ جماعت ہے جو حقائق اشیاء کا مثکر ہو دہ  
چیزوں کو تھمات بالطلہ پر مشتمل قرار دیتے ہیں ان کے زدیک کوئی چیز موجود نہیں نہ خدوہ اور نہ کوئی ذرہ میکھرا دو  
عذریہ حقائق اشیاء کو تسلیم کرتے ہیں لیکن ان کے ثبوت کا مثکر ہیں وہ ثبوت اشیاء کا دار و مدار اعتقد اپر قرار دیتے ہیں  
لیکن حسکے بارے یہ اعتقاد ہو کر دو جو ہر ہے تو وہ جو ہر ہو کا اور حسکے بارے یہ اعتقاد ہو کر عرض ہے تو عرض ہو کا اور  
لا ادریہ ہے جو حقائق اشیاء کو بھی مانتے ہیں اور ان کے ثبوت کا بھی قول کرتے ہیں لیکن ہمیں ان کا سبھم نہیں۔

**بِيَادِهِ لَكَ الْحَكِيمُ:** حَكِيمُ دَه فَلَسْفِي ہے جو حقائق اشیاء اور ان کے ثبوت کو مانتا ہوا اور مذکورہ سند

نَخْ لَوْرَكَابِرَه شمار کرتا ہو لیعنی وہ اس کو ناقا لاسماع قرار دیتا ہے۔

**وَيَدِكُرْتَهُ اَلَاكْتَرْتَهُ اَكْتَرْ اوقاتِ المِنْعَ مُسْتَنَدًا لِعَدَى اَيْ بَعْدَ المِنْعَ لَهُ لَا جَوْزَ كَمَا يَقَالَ مَاذَ كُوتْ مِنْعَ**  
**لَهُ لَا جَوْزَ اَنْ يَكُونَ لَكَنْ اَوْ لَفْكَهُ لَيَكُونَ كَمَا يَقَالَ هَذَا مِنْعَ لَهُ لَا يَكُونَ اَنْ يَكُونَ كَلَّا اوْ كِيفَكَلَا وَوَاوَاخَالَهَ**  
**اَخَامَقَعْ نَأْلَفَظَكِيفَكَافِعَ وَاوَاخَالِهِ كَمَا يَقَالَ ذَلِكَ بِخَيْرُ مُسْلِمٍ كِيفَكَلَا وَالاَمْرَكَلَا وَقَدِيدَنَأْكَرْكَعَهَ اَنَّا**

ایضاً کا یقان لاسبیم تلک المقدمة و انا یکوں کذا ان لوکات کذ او ہو قلیل و لانا قال سبی الاکثر ترجیہ، — (اور اکثر ذرگی کیا جاتا ہے) یعنی منع کے اکثر اوقات میں سند حاصل کرتے ہوئے (اس کے بعد بعینہ منع ترجیہ، — (اور اکثر ذرگی کیا جاتا ہے) یعنی منع کے اکثر اوقات میں سند حاصل کرتے ہوئے (اس کے بعد بعینہ منع) چنانچہ کہا جاتا ہے ماذکرت ممنوع نہ لایجوز ان یکوں کذا (اور تم کا یکوں) چنانچہ کہا جاتا ہے بہرا کے بعد (تم کا یکوں) چنانچہ کہا جاتا ہے ماذکرت ممنوع نہ لایجوز ان یکوں کذا (اور تم کا یکوں) چنانچہ کہا جاتا ہے بہرا ممنوع نہ کا یکوں ان یکوں کذا (یا کیف لا منع داد حالیہ) یعنی اس حال میں کہ لفظ کیف کا داد حالیہ کے ساتھ تو یہ چنانچہ کہا جاتا ہے ذلک عیر مسم کیف کا داد الامر کذا تلک (اور کہی کلمہ انا کو بھی ذکر کیا جاتا ہے) چنانچہ کہا جاتا ہے لاسبیم تلک المقدمة و انا یکوں کذا ان لوکات کذا اور وہ قلیل ہے اسی وجہ سے مائن قدس سرخانے فی الاکثر فیما لمشتریج و بیانہ بیذ کوفی الاکثر، یعنی منع کے بعد اکثر اوقات میں سند منع بھائیش کیا جاتا ہے اور سند منع کیلئے جن الفاظ کو بیش کیا جاتا ہے وہ دو قسم کے ہیں ایک کثیر الاستعمال اور دوسرا قلیل الاستعمال اور یہاں جن الفاظ کو بیان کیا جاتا ہے وہ کثیر الاستعمال ہے اور وہ یہ ہی نہ کا لایجوز و تم کا یکوں و کیف لا منع داد الحالیہ چنانچہ منع یوں کہے کہ ماذکرت ممنوع نہ کا لایجوز ان یکوں کذا یا یہ رکھے گا نہا ممنوع نہ کا یکوں ان یکوں کذا یا یہ رکھے گا ذلک عیر مسم کیف کا داد الامر کذا تلک۔

قولہ ای حق اکثر اوقات، شرح کی اس عبارت سے یہ اشارہ ہے کہ متن میں فی الاکثر سے مراد اکثر از ما نہیں بلکہ اکثر اوقات ہے اور مستند اکی تقدیر سے یہ اشارہ ہے کہ منع کے بعد کا لایجوز وغیرہ بیان کیا جاتا ہے وہ سند حاصل کرنے کیلئے اور ای بعد المنع سے متن میں بعدہ کی صفت کے مرجع کو بیان کیا گیا ہے۔

وَقَدْ يُذَكَّرُ شَيْءٌ لِتَقْوِيَةِ السَّنَدِ وَتَوْضِيحِهِ بِصُورَةِ الدِّلِيلِ بِالْيَقَالِ لَمْ لَا يَجُوزْ إِنْ يَكُونَ لِكُلِّ ذَلِكِ لَدُنْهُ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا يَحْسُنُ الْبَحْثُ هُنْهُ أَيْ فِي الْمَذَكُورِ لِتَقْوِيَةِ السَّنَدِ لَا فَةٌ لَا يَعْيَدُ شَيْئًا لَا تَأْبِطُكَ مَا يُؤْدِي السَّنَدُ كَإِرْجَبِ اثْبَاتٍ الْمُقْدَمَةِ الْمُنْوَعَةِ الَّذِي هُوَ مَقْصُودُ الْمَعْلُولِ وَلَا فِي السَّنَدِ سُوَى مَا اسْتَشَقَ وَهُوَ الْإِبْطَالُ بَعْدَ اثْبَاتٍ كُوْنِهِ مَسَاوِيًّا لِلنَّقِيضِ الْمُقْدَمَةِ الْمُنْوَعَةِ وَلَا يَلْزَمُ اثْبَاثَهُ

ای المذکور من مقوی السند و السند ان اور وعلیه البحث الکافیۃ مجردا الاحوال ترجیہ، — (اور کہی بصورت دلیل تقویت سند اور اس کی تو صحیح کیلئے کسی چیز کو بیان کیا جاتا ہے) بای طور کہا جاتا ہے لم لایجوز ان یکوں کذا ذلک کانہ کذا و کذا (اور اس میں بحث مسخ نہیں) یعنی ذرگوں سے تقویت سند کیلئے کیونکہ وہ کسی شیعی کا خامہ نہیں دیتا کیوں کہ اس کو باطل کرنا جو سند کی تائید کرتا ہے اس تقدیم مفتوحہ کے اثبات کو واجب نہیں کرتا جو کہ وہ محل کا مقصود ہے (اور نہ مساوی استثنائی صور توں کے

سند میں بھی بحث مستحق ہے) اور وہ بالل قرار دینا ہے مقدارِ مفہوم کی لفظیں کے مساوی کو ثابت کر سکے الجد (اور اس کا اثبات لازم ہے) لیفی مذکور کا اثبات مقوی سند اور سند میں سے اگر اس پر حقیقت احتمال کے کافی ہوئی کی وجہ سے بحث کو وارد کی جائے۔

**تشریح:** — بیانہ و قدیم کرنے۔ یعنی میں مناظر کا ایک دوسرا اہم ابتدیہ یہ بحث ہے کہ سند کی تقویت دو صورت کی کہی کسی شئی کو دلیل کی صورت میں بیان کی جاتی ہے جس کو موافقِ السند و مقویِ السند صحیح کہا جاتا ہے جو اپنے کھا جاتا ہے لملا۔ مجوز۔ ان یکون کذلک۔ لازم کذا اور کذا

**بیانہ لا حیث بحث:** یعنی اسی امر میں بحث کرنا جو تقویتِ سند کیلئے مذکور ہے یعنی مقویِ السند میں بحث کرنا کوئی اچھی چیز نہیں کوونکہ وہ کچھی فائروزہ نہیں دیتا اسلئے کہ مقویِ السند کے بدلان سے مقدرِ مفہوم کی ثابت نہیں ہوتا جبکہ اس کو دلیل سے ثابت نہ کر دے۔

**بیانہ لا فی السند:** یعنی سولنے استثنائی صورت کے سند میں بھی بحث کرنا کوئی اچھی چیز نہیں لیونکہ اس میں بھی کوئی فائروزہ نہیں دیتا جو نکلہ ما قبل میں گذر کر فائیں کیلئے منع کے ساتھ سند کا ذکر کوئی خود ری نہیں اور سند میں بحث اسلئے بہتر نہیں کہ سند کے بدلان سے بھی منع باقی رہتا ہے اور مقدرِ مفہوم کی ثابت نہیں ہوتا۔

**قولہ وهو الابطال:** یہ استثنائی صورت کا بیان ہے کہ بعض صورتوں میں سند کا ابطال فائروزہ بھے جیکے عقل سے مقدرِ مفہوم کی لفظیں اور سند میں مساوات ثابت کر سے پھر سند کو بالل کر کے کیوں کر دو متساویوں میں سے ہر ایک کا حکم ایک ہوتا ہے تو جب سند بالل ہو جائے جو مقدرِ مفہوم کی لفظیں کا مساوی ہے تو اس سے مقدرِ مفہوم کی لفظیں بھی بالل ہو جائیں اور مقدارِ مفہوم کی ثابت ہو جائے گا اور عقل کا مفقودِ حکم ہو جائے گا۔

**بیانہ ولا لازم:** یعنی منع کی موجودگی میں باقی کیلئے مقویِ السند اور موافقِ السند اور سند کا اثبات لازم

نہیں البتہ اگر ان کا اثبات کر دیا جائے تو ہر ہے۔ ان کا اثبات لازم اسی لئے نہیں کہ منع خود موجود ہے۔

**قولہ ای المذکور۔** یہ جواب ہے اس سوال کا کہ ما قبل میں تین امور مذکور ہیں ایک مقویِ السند دوسرا مورخِ السند تیر سند جملی طرف اثبات کی میزرا در راجح ہے جیکہ وہ میزرا واحد ہے جو هر ایک امر کی طرف راجح ہے اور یہاں تین امور کی طرف راجح کی گئی ہے جو میزرا ہے کیونکہ میزرا کام جمع کے مطابق ہونا لازم دری ہے۔ جواب یہ کہ میزرا کی طرف راجح ہے اور مذکور کی تاویل میں ہے اور مذکور کی تاویل ہر ہے اور واحد ہے جو میزرا واحد کے مطابق ہے کی مصادر حیث رکھتا ہے۔

لَهُ لَا يجُوز لِلسَّائِلِ اثْبَاتُ مَنَافِي الْمُعْتَدِلَةِ الْمُعْتَدِلَةِ قَبْلَ اقْتَادَةِ الْحَالِ الْدَلِيلِ عَلَيْهَا وَأَمَّا بَعْدُ فَإِنْ يَجُوز وَلِكُونِ مَنَافِقَةٍ عَلَى سَبِيلِ الْمَعَارِضَةِ إِذَا كَوَافَدَهُ مَنَافِقَةٌ فَلَا دَرْدَنَةُ كَلَامٌ عَلَى الْمُعْتَدِلَةِ الْمُعْتَدِلَةِ وَأَمَا كَوَافَدَهُ عَلَى سَبِيلِ الْمَعَارِضَةِ فَظَاهِرٌ وَلَا يَبْرُؤُهُ لِبَاعِمِ الْعَفْسِ مِنْ غَيْرِ ضَرُورَةٍ كَانَهُ لَا يَجُوز مِنْهُ مَعْتَدِلَةً مُعْتَدِلَةً اقْتَادَهُ الْدَلِيلُ عَلَيْهَا فَيُسْتَدِّعُ الضَرُورَةُ إِلَى ذَلِكَ وَإِنَّمَا لَا يَجُوز لِلزُّومِ الْعَفْسِ مِنْ غَيْرِ ضَرُورَةٍ لِوَهْبِ وَرَايَةِ مَقْامِهِ اعْنَى الْمَنْعَ

**ترجمہ:** (اور جائز ہیں) سائل کیلئے (مقدمہ معینہ کے منافی کا اثبات) معلل کا دلیل کو اس پر قائم کرنے سے ہے (اور لیکن اثبات مقدمہ کے بعد تو جائز ہے اور وہ منافقہ برسبیل معارضہ ہوگا) لیکن اس کا منافقہ ہونا اس کی وجہ سے ہے (اور لیکن اس کا رسپیل معارضہ ہونا تو ظاہر ہے اور عفیب بلا خود رت لازم نہیں آتا کیونکہ دلیل کا اس پر قائم کرنے کے بعد مقدمہ کو منع کرنا جائز نہیں تو اسکی خود رت پیش آئی اور وہ جائز نہیں (بلا خود رت عفیب کے لازم) ہوتی وجہ سے) پہلے اس کے پاس کے جانے کے خواص کے قابل قائم ہے مرا دیتا ہوں منع کو۔

**تشریح:** میانہ لایہ لایہ عالم مناظرہ کا لیکے سلسلہ ریجھی ہے کہ معلل جب تک مقدمہ معینہ پر دلیل قائم رکھے سائل کیلئے اس وقت تک مقدمہ معینہ کے منافی کو ثابت کرنا جائز نہیں، اسلئے کہ اس سے بلا خود رت عفیب لازم آتا ہے اور بلا خود رت عفیب کا لازم ہونا منوع ہے۔

**قولہ، قیل اقامۃ:** یعنی سائل کے پاس مقدمہ معینہ کے منافی اور نقیض کو ثابت کرنے کے در طریقے ہیں ایک یہ کہ سائل کے دلیل کے دلیل دینے سے پہلے ہی مقدمہ معینہ کی نقیض کو ثابت کرنا چاہتا ہے دوسرا یہ کہ سائل معلل کے دلیل دینے کے بعد مقدمہ معینہ کی نقیض کو ثابت کرنا چاہتا ہے پہلا طریقہ جو نکر منوع ہے اسلئے قبل اقامۃ انجیسے اسکو واضح کیا کیا کہ معلل کے دلیل دینے سے قبل ہی اس سائل مقدمہ معینہ کی نقیض کو ثابت کرنا چاہتا ہے پہنچوڑ اسکے لئے کہ اس سے بلا خود رت عفیب لازم آتا ہے جو نکار اس کا کام منع کرنا چاہا دوسرا طریقہ حکمیں سائل معلل کے بعد مقدمہ معینہ کے منافی کو ثابت کرنا چاہتا ہے وہ جائز ہے لیکن وہ منافقہ برسبیل معارضہ ہے منافقہ اسلئے کہ وہ دلیل پر کلام ہے اور دلیل پر کلام اخراجی و نفعی ہی کو کہا جاتا ہے اور اس کا معارضہ ہو راجحا ہا یہ رہے اسکے دلیل کے پسا کوئی مقدمہ کو ثابت کیا اور اس سائل نے اسکے منافی کو دلیل کیسا کہ ثابت کیا نہیں۔

**قولہ، ولا لازم للغصب:** اور حکم ہے اس سوال کا کہ محل جب مقدمہ معینہ پر دلیل دے تو اس

مقابلہ میں کوئی ثابت کر سکتا ہے یہ عقیدہ ہے اسکے کا اعلان حق منع وارد کرنے ہے زکر مقدمہ مذکورہ  
کی تفہیں کو ثابت کرنا جواب یہ کہ عقیدہ فرور ہے لیکن وہ فرورت کے تحت ہے اسکے کا عقل نے جب مقدمہ مذکورہ پر  
دلیل قائم کر دی تو اس پر نئے جائز ہیں کیونکہ فرورت کے تحت ہیں اس کی تفہیں کو ثابت کیا جاتا ہے اور یہ ثابت  
کرنا مجبور ہے کیونکہ عقیدہ فرورت کے تحت ہے اسکے وہ جائز ہے اور عقیدہ بنا فرورت اس عکس سے کوئی  
منع کی موجودگی میں مقدمہ مذکورہ کی تفہیں کو ثابت کر سکی اور شش کی جاتی ہے۔

**بخلافِ القضی والمعارضۃ فانہ کابد میں مامن الایثبات اما فی النقض فم اثبات البخلاف او لزوم  
الحال واما فی المعارضۃ فم اثبات بخلاف ما ادی املحی۔ تبعرة ای اهذا صبور عبر عن اسم  
الفاعل بالقصد راجعی التقریر مبالغۃ الایقال للهذا کریم ذکر کرے۔**

ترجمہ: — (بخلافِ القضی والمعارضۃ فانہ کابد میں مامن الایثبات اما فی النقض فم اثبات البخلاف او لزوم  
الحال واما فی المعارضۃ فم اثبات بخلاف ما ادی املحی۔ تبعرة ای اهذا صبور عبر عن اسم  
الفاعل بالقصد راجعی التقریر مبالغۃ الایقال للهذا کریم ذکر کرے) —  
کوئی تذکرہ کہا جاتا ہے (تفہی) یعنی یہ مبہر ہے اس فاعل کو مصدرِ رجیح تہوہ کے ساتھ مبالغہ کے طور پر تحریر کیا گی اسین طرح ذکر  
کیے تذکرہ کہا جاتا ہے۔

**تشريح،** — بیانِ بخلافِ القضی یعنی مقدمہ مذکورہ کے منافی کا اثباتِ نقض و معارضۃ میں  
ناجائز ہیں بلکہ فروری ہے لیکن نقض میں اثبات اسکے فروری ہے کہ نقض میں دلوی دلیل سے مختلف ہوتا  
ہے کہ دلیل تو پایا جاتا ہے لیکن دلوی ہیں یا بر کہ دلیل حال کو مستلزم ہے تو یہاں یہ ثابت کرنا ہو گا اور تذکرہ  
کیسے ہے؟ اور لزوم حال کیسے؟

**قول،** اما فی المعارضۃ یعنی معارضۃ میں اثبات اسکے فروری ہے چونکہ معارضۃ کا وقوع اس وجہ  
کہ ہوتا ہے کہ مدعی کے دلوی کے خلاف کو دلیل سے ثابت کیا جائے۔

**قول،** ای اهذا صبور، لفظ ہذا کی تقریر سے یہ بیان کرنا معمود ہے کہ متن میں تبہرہ خبر ہے مبتداً مذکوف  
کا اور وہ لفظ ہذا ہے اور مبہر ہے جواب ہے اس سوال کا کہ ہذا کے مرث اور یہ مائل ہیں اور وہ ذات ہیں اور  
تبہرہ اس کی خبر اور وہ مصدر ہے اور مصدر و صفتِ حضن ہوتا ہے اور ظاہر ہے و صفتِ حضن کا محل ذات پر ہیں ہوتا  
جواب بر کہ مصدر کجھی مبنیِ لفظ اعلیٰ ہوتا ہے اور کجھی مبنیِ المفہوم اور تبہرہ جو بیان مصدر ہے وہ مبنیِ لفاظ اعلیٰ ہے  
لیکن تبہرہ یعنی مبہر ہے اور مبہراً مفاضت ہے جو ذاتِ حق الوصف ہوتا ہے اور ظاہر ہے ذاتِ حق الوصف کا جمل

ذات پر بلاشبہ حائز ہے۔

قولہ عرب عن اسم الفاعل: - یہ جواب ہے اس سوال کا کہ متن میں تہذیر اگر بمعنی بمدھر ہے تو اس کو متن میں بہرہ بیان کرنا چاہیے تہذیر کیوں بیان کیا گیا؟ جواب یہ کہ مصدر بوج کو اسم فاعل بردا لینے میں چونکہ مبالغہ حاصل ہوتا ہے تو اس مذکور کو مبالغہ کے طور پر تذکرہ کہا جاتا ہے اور زید کو کمال عدل کی وجہ سے عدل کہدیا جاتا ہے پس ہذا مذکور کا معنی ہوا کہ  
پرسائل اشتہاری بھیرت دینے والے ہیں۔

السند الاخفی ہوان یتحقق الشیخ ای انتقام المقدمة المعنی و خلافہ مع انتقامہ ایضاً المعنی  
مع وجودہ مثلاً ان یقول مدعی فی دلیلہ هنالی انسان فیقول السائل لا نسلم ذلک لم لا یجوز ان  
یکوں فرساً فالسند و هو کونه فرساً اخفی من عدل کونه انسان اتحقق عدم کونہ انساناً مع عدم  
کونہ فرساً ایضاً مثلاً ان یکوں حماراً مثلاً من غير عکس و هو ان یتحقق السند مع انتقام الشیخ  
بالمعنی المذاکر

ترجمہ ا- (سند اخفی یہ ہے کہ من متحقق ہو) یعنی مقدمہ معنی کے انتقام اور اس کا خلاف (باوجود اس کے انفار  
کے بھی) جس طرح اس کے وجود کے ساتھ متحقق ہوتا ہے جیسے مدعی اپنی دلیل میں یہ کہے ہذا انسان تو سائل کہے کہ یہی  
نہیں کرتے وہ کیوں نہیں حائز ہے کہ وہ فرس ہو لیں سند اور وہ اس کافر ہو نا اخفی ہے عدم کونہ انسان اگے کیوں کہ  
عدم کونہ انساناً متحقق ہے عدم کونہ فرساً کے ساتھ بھی جیسے وہ مثلاً حمار ہو (اس کا عکس نہیں) اور وہ یہ کہ  
سند متحقق ہو منع بمعنی مذکور کے انتقام کے ساتھ۔

تشریح ا- بیان السند الاخفی جو سند اخفی ہو وہ مقوی الشیخ ہوئی ہے اور جب سند اخفی  
ہو تو منع یا خلاف مقدمہ معنی کے عام ہو گا اور عام و خاص میں پہ مزدروی یہ کہ عام کبھی خاص کے وجود کے ساتھ پایا جاتا ہے  
اور کبھی اس کی نفی کے ساتھ لیکن خاص عام کے وجود کے ساتھ تو پایا جاسکتا ہے لیکن اس کی نفی کے ساتھ نہیں پس  
سند اخفی یہ بھی کہ منع عام ہو گا کہ وہ سند کے وجود کے ساتھ پایا جائے گا اور اس کی نفی کے ساتھ بھی۔

قولہ ای انتقام المقدمة: منع سے بیان مراد کیا ہے؟ اس عبارت سے اس کے معنی کو بیان کیا  
جاتا ہے کہ منع بھتے ہیں مقدمہ معنی کے انتقام اور اس کا خلاف کو۔ خلافہ باعطف تغیری ہے انتقام المقدمة  
کا اور کما متحقق منع وجودہ سے ایضاً کے معنی کی دھناعت کی جاتی ہے۔

قولہ مثل ان لغتول: یعنی معلل اگر دعوی اپر دلیل دے اور اس کا ایک مقدمہ ہذا انسان ہو تو سائل

اس پر منح وار دکرے گا کہ میں ہذا انسان کو تو سایہ کرتا پس منح کو نہ اتنا ہوا اور اس پر منح لکھا جو زان  
یکون فرس پیش کیا کروہ ان کو نہیں لیکن ممکن ہے فرس بھی کوئی امداد تواب فرس ہونا سندھن ہوا اور اس  
کو نہ انسان میخ عام ہوا تو عورت کو رہا اس کا جو منح سے عام ہے وہ فرس جو سندھن خاص ہے لکھ دجہ و عدم دلوں کے  
ساتھ پائی جائیگی چنانچہ فرس کو رہا اس کا فرس کس آنہ بھی پائی جائے گا اور عدم فرس کے ساتھ ابھی ایسا کام  
نہیں اسلئے افرس جو سندھن خصل ہے وہ تخفیع عام ہے عدم اس کی نفع کے ساتھ جمع نہیں ہو سکتا اسلئے کو عدم اس  
کی لفڑی انسان ہے اور ظاہر ہے اس دفتر ایک ساتھ جمع نہیں ہو سکتے کیونکہ نہیں ہو سکتا ایک شکم فرس ہی  
ہو اور انسان بھی۔

بیانہ من غیر عکس : یعنی سندھب مخصوص ہے اور منح کی نفع کے ساتھ سندھب نہیں پائی جائیگی بلکہ  
اکی مثال مثل ار تقول لام سے ماقبل عن تفصیل کے اچھا گز رکھی۔

فروع العکس اعم مطلقاً او من وجہ و اما الاول فمثال ار تقول المعلل في دليله هذہ انسان فقبل  
انہ ذکر لم لا چوران یکون غیر صاحب بالفعل فالسند و هو عدم المثلب بالفعل اعم مرعد  
کو نہ انسان کا نہ کلایا وجد عدم الائتمانیه وجد عدم المثلب بالفعل من غیر عکس کل و اما الثانی  
فما اذا قال المعلل في دليله هذہ انسان تقول انسان لانہ ذکر لم لا چوران یکون ابعض السند  
و هو کو نہ اینی اعم من وجہه من عدم کو نہ انسان کا نہ وجد کو نہ اینی مع کو نہ انسان ایضاً لما الوجود  
مع عدمه ولا چخفی عليك ان ابطال الاستدلال اعم مطلقاً یعنی اثبات المقدمة المزعومة فادعه  
— اذ ابطل عن کو نہ صاحبک بالفعل بث کو نہ انسان —

ترجمہ : — (اور اگر سندھکس مذکور کے ساتھ تقویں ہو تو وہ منح سے اعم مطلقاً یا اعم من وجہ ہوگی) لیکن اول  
تو جیسے عقل اپنی دلیل میں یہ کہ ہذا انسان تو کہا جائے گا کہ ہم وہ سیم نہیں کرتے کیون نہیں پر جائز ہے کروہ  
منہ عکس مہو پر سندھد اور وہ بالفعل عدم صحت ایسے سندھم کو نہ انسان کے سمجھو لکھ جب عدم اس میں پائی جائے تو  
بالفعل عدم صحت پائی جائے کا بغیر عکس کی کے اور لیکن ثالثی تو جس طرح محل جب اپنی دلیل کے مارے کہ ہذا  
انسان اور انسان کے کہم وہ سیم نہیں کرتے کیوں نہیں جائز ہے کہ وہ اپنی دلیل کے مارے کہ ہذا  
کو نہ انسان سے اعم من وجہ ہے کیونکہ اس کا ابھی ہونا پائی جاتا ہے اس کے انسان ہونی کے ساتھ جس طرح اس کے  
ملدم اس نہ ہونی کے ساتھ پائی جاتا ہے اسی طرح عدم کو نہ انسان پائی جاتا ہے اس کے ابھی ہونے کے ساتھ اور عدم

ایسیں ہوئیکے ساتھ اور فتنی نہ رہے آپ پر کہ سند اعم مطلق کا ابطال مقدمہ ممنوع کے اشبات کا فائدہ دریکیلے  
کیونکہ جب اس کا بالغ عقل صاحب نہ ہونا باطل ہو جائے تو اس کا ان ہر ناشتابت ہو جائے گا۔  
تم شویج: بیان و صعیف: یعنی سند اگر ماقبل کے عکس کے ساتھ ہو تو وہ منع سے اعم ہو گی خواہ وہ  
اعم مطلق ہو رہا اعم من وحی خلاعہ یہ کہ سند اخض منع کے وجود کے ساتھ متحقق ہو گی لیکن منع کی نفع کے ساتھ متحقق نہ ہو گی  
اور اس کا عکس پر ہو گا کہ سند منع کے وجود عدم دلوں کے ساتھ متحقق ہوا اور منع سند کی نفع کے ساتھ متحقق نہ ہو  
تو اب سند اعم ہو گی سلسلے کے اعم اخض کے وجود عدم دلوں کے ساتھ پایا جاسکتا ہے لیکن اخض مرد اعم کے وجود  
کے ساتھ پایا جاتا ہے اور اعم کے عدم کے ساتھ نہیں۔

قولہ واما الاول: - ما قبل میں جود و صورتیں الگ رہیں ان میں سے پہلی صورت یہ ہے کہ سند منع میں  
مطلق ہوستا معمل جب اپنے دعویٰ پر دلیل دے جس کا ایک مقدمہ ہذا انسان بھی ہے اور اس اعلیٰ اس پر منع وارد کرے  
ہوئے یہ کہے لاذم ذلك اور اس پر سند منع یہ پیش کرے کہ تم لا بحوز ان یکوں غیر صاحب بالغ عقل بالغ عقل تو عدم کوئی ان اُنچے  
اخض مطلق ہو گا اور عدم صنک بالغ عقل سند اعم مطلق ہے پس سند عدم ان ان کے ساتھ بھی پائی جائیگی اور اس کا عدم  
جو ان ہے اسکے ساتھ بھی اور منع جو اخض اور عدم کوئی ان اُنہے وہ سند اعم غیر صاحب بالغ عقل کے وجود کے ساتھ  
پائی جاسکتی ہے لیکن اس کا عدم صاحب بالغ عقل کے ساتھ نہیں۔

قولہ واما الثانی: - دوسرا صورت یہ کہ سند منع سے اعم من وحیہ ہو گی مشتمل جب دعویٰ پر  
دلیل دے اور دلیل میں وہ یہ مقدمہ بیان کرے کہ ہذا انسان اور اس اعلیٰ اس پر منع وارد کرے ہوئے یہ کہے لاذم  
اور اس پر یہ سند منع پیش کرے کہ تم لا بحوز ان یکوں ابیفیں کواب کوئی ایسیں اور عدم کوئی انسان میں اعم اخض میں وحی  
کی نسبت ہو گی جسیں دو ماڈے افتراق کے ہوں گے اور ایک ماڈہ اجتماع کا۔ اجتماع کے مشتمل یہ کہ شی ابیفیں ہو اور  
ان ان نہ ہو جیسے ہاتھی کا دانت اور افتراق کا ایک ماڈہ یہ کہ شی ابیفیں ہو جیں عدم ان ان نہ ہو جیسے رومنی انسان  
اور افتراق کا دوسرا ماڈہ یہ کہ شی عدم ان ان ہو اور ابیفیں نہ ہو جیسے جھرا سود کہ وہ عدم ان ان ہے لیکن ابیفیں نہیں  
خلاعہ یہ کہ ابیفیں سند ہے اور عدم ان ان جو منع ہے اسکی اس طرح کلام کیا جائے گا کہ ابیفیں جو سند ہے وہ عدم  
ان ان جو منع ہے اسکے وجود اور عدم ان ان کی نفعی جوان ان ہے دلوں کے ساتھ متحقق ہو گا اسی طرح عدم ان ان  
جو منع ہے وہ اور سند جو ابیفیں ہے اس کے وجود عدم دلوں کے ساتھ متحقق ہو گا۔

قولہ لا بحیثی عليك: یعنی سند اعم مطلق کو باطل کرنے میں مقدمہ ممنوع کے اشبات کا فائدہ دریا ہے

پیونکہ سند جبکہ اعم مطلق ہر تو منع اخض مطلق ہوگا اور عام کی نفعی سے جو بلکہ خامی کی نفعی ہو جاتی ہے جس طرح تباہ کی نفعی  
کے ان کی نفعی ہو جاتی ہے اسلئے سند اعم کو باطل کرنے سے منع اخض بھی باطل ہو جائے گا جو قدر محدود کی اقتیانست  
اور جب مقدمہ ممنوعہ کی لفیضن باطل ہو جائے تو مقدمہ ممنوعہ ثابت ہو جائے گا چنانچہ عدم کوہنہ اس ناتھ اخض سے اور  
عیناً حکم بالفضل اسکی سند اعم ہے تو جب اس سند کو باطل قرار دیا جائے تو منع اخض یعنی عدم کوہنہ اس ناتھ  
باطل ہو جائے گا اور اس کے باطل ہو جانے سے میا ان کو مقدمہ ممنوعہ ہے وہ ثابت ہو جائے گا۔

وکیت ای السند الاعم بسند فی الحقيقة کافہ لا یقوی المنه فی الحقيقة وارکان یقوی تحقیقاً المنه  
العنوم ولعدام کونہ سند فی الحقيقة لا یدفع والا فرضیاً یکون الاعم لازماً للاغام فاربطاله  
یفید لات ببلدان اللازم مستلزم ببلدان الملزم كما عروفتہ فی میان حمل المسند

ترجمہ: (ادروہ) یعنی سند اعم (حقیقت میں سند ہی نہیں) کو نکر وہ حقیقت میں منع کو قوی نہیں کرتی الوجه دہ  
یعنی عوام کی تحقیق کیلئے قوی کرتی ہے اور سند اعم کا تحقیقت میں سند نہ ہونکی وہ جس سے اسکو دفع نہیں کیا جائے گا  
اور نہ وہ ب اوقات اعم خاص کو لازم ہوتا ہے پس اس کا ابطال فائدہ ہے کہ کوونکہ ببلدان لازم ببلدان ملزم کو  
مستلزم ہوتا ہے (جیسا کہ اپنے پہچانا) حد سند کے بیان میں۔

شرح: میانہ ولیس: لیں جو بلکہ فعل ناقص ہے جس کا اسم ضمیر ستر لفظ ہو ہے جو السند الاعم کی  
طرف راجع ہے خلافہ یہ کہ سند اعم حقیقت میں سند ہی نہیں کوونکہ سند حقیقت میں منع میں تقویت ہو جاتی ہے  
اور منع میں تقویت اس وقت ہو جاتی ہے جبکہ وہ سند منع کے ساتھ پالی جائے۔ عام خامی کی نفعی کے ساتھ جو  
پالا جاتا ہے پس سند منع کی نفعی کے باوجود بھی پالی جائیکی توجہ منع ہی نہیں تو اس کو تقویت کے ہو جائیکی  
قولہ ان کان یقتوی، یعنی سند اعم منع اخض میں فی الجمل تقویت پوچھاتی ہے کہونکہ جب خامی پالا جائے

تو عام خامی پالا جائے گا تو جب منع اخض ہوگا تو سند اعم بھی اس کیلئے مقوی ہو گی۔  
قولہ و لا فرع۔ سند اعم جو بلکہ حقیقت میں سند نہیں بلکہ فی الجمل سند ہے اسلئے اس کے باطل کرنے  
اور جواب دینے کا مذورت نہیں البتہ سند اعم اگر منع اخض کو لازم ہو اور منع اخض اس کا ملزم کو تو اس سند اعم  
لازم کو باطل کرنے میں فائدہ ہے کہونکہ لازم اعم کا ببلدان ملزم اخض کے ببلدان کو مستلزم ہوتا ہے تو اس سند اعم  
مطلق کو باطل کرنے سے مقدمہ ممنوعہ کی لفیضن باطل ہو جائیکی اور مقدمہ ممنوعہ ثابت ہو جائے گا بلکہ یہ لازم  
اعم و اخض مطلق میں ہو گا اعم و اخض میں وجہ میں نہیں کہونکہ سند اعم میں وجہ کے ببلدان میں عمل کو کوئی فائض

بیان ہوتا۔  
 سچائی کی اعتراف: اس مقام پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ فی بیان حدالسند میں بیان سے مراد ماں کا بیان ہے یا شارح کا اگر ماں کا بیان ہے تو درست ہٹن کیونکہ ماں نے ماقبل میں سند کی تعریف میں کہیں بھی ذکر نہ کرو رہا  
 کا ذکر نہیں کی کہ سند اعم حقیقت میں سند نہیں اور اگر مراد شارح کا بیان ہے تو درست ہے چونکہ شارح نے قبول  
 میں یہ کہا کہ سند اعم حقیقت میں سند نہیں لیکن اس سے یہ لازم آتا ہے کہ وجود شارح وجود ماں کے بعد ہو کیونکہ ماں  
 نے شارح کا جواہر دیا ہے جبکہ وجود ماں کے بعد ہے۔ جواب یہ کہ بیان سے مراد یہاں ماں کا بیان ہے  
 لیکن حد لمبھی تعریف نہیں بلکہ ت McBد و بحث ہو گا اسی معنی یہ ہو گا کہ ماں نے بحث سند میں یہ بیان کیا ہے کہ سند اعم  
 حقیقت میں سند نہیں کیونکہ وہ باخوبی بحث کے شروع میں لکھا ہے کہ جملہ معلومات میں سے یہ بھی ہے کہ سند اعم

وقدر مبنی عکس کے خفا کا ملزوم اور مقویٰ لامع ہوتی ہے نہ کہ سند اعم مظلقاً الخ

وَأَسْنَدَ السَّادِيُّ أَنَّ لَا يَنْفَكُ أَحَدٌ مَّا عَنِ الْأَخْرَى صُورَقُ الْحَقْقَى وَالْأَنْقَافُ لِيُعْنِي كُلَّمَا لَوْجَدَ وَلَيَنْعَدُ مِنَ السَّنْدِ  
 فَمَثَلًا إِنْ يَجْعَلَ الْمَعْلَمَ تَوْلِيَهُ هَذَا النَّاسُ مَقْدَسَةً لِمَا لَيْلِيهِ فَيَقُولُ الْمَالِمُ كَمَا سَلَمَ ذَلِكَ لَمْ لَاجِزْ  
 أَنْ يَكُونَ لَا إِنْسَانًا فَكُلَّمَا تَحْتَعَتْ عَدَمُ كُونِهِ إِنْسَانًا حَقْقَى كُونَهُ لَا إِنْسَانًا وَكُلَّا الْقَدْمُ الْخَدَامُ وَكُلَّا قَعْدَ  
 كُونَهُ لَا إِنْسَانًا تَحْتَعَتْ عَدَمُ كُونِهِ إِنْسَانًا وَمَقْدَسَةُ الْعَدَمِ الْخَدَامُ وَمَقْدَسَةُ الْمَقْدِسِ قَدْ سَمَّوْهُ الْأَفَامُ  
 الْثَّلَاثَةَ حَسْنٌ حِدْثٌ ذِكْرُ الْأَوَّلِ وَإِثْالَتُ لِصُورَةِ الْحَمْلِ صَرْحًا وَالثَّانِي ضَنْبًا لَا نَهَا سَمَّنَ إِنْ فِي الْحَقْقَةِ  
 وَمَقْوِيَّانِ لِلنَّمْ عَلَى الْحَقْقَى بِخَلَافِ النَّاثِنِ حِدْثٌ تَقْوِيَّتُهُ لِلْحَقْقَى مَعْنَى الْعَمُومِ حَنْسِبٌ .

ترجمہ:— (راوی) سند (садی یہ سے کہ حق و انتقام کی دلوں صورتوں میں کوئی ایک درست سے حد اپنی گذاشت  
 یعنی سند حب مو جود و عدم ہو گا تو مقدمہ جمیوعہ کا انتقام مو جود و عدم ہو گا اور حب انتقام مو جود و عدم ہو گا  
 سند مو جود و عدم ہو گا مشکل ایر کے عقل اپنے قول بڑا ان کو اپنی دلیل کا مقدمہ بنائے تو مانع کہے کہ یہ وہ دلیل  
 نہیں کرتے کیوں نہیں جائز ہے کہ وہ لا ان ان ہو گیں حب اس کا ان شہونا متحقق ہو گا تو اس کا لا ان ان ہونا متحقق  
 ہو جائے گا اور حب اس کا ان نہ ہونا معدوم ہو جائے تو اس کا لا ان ان ہونا معدوم ہو جائے گا اور مصنف  
 قدس سرہ کے اقسام تلاذ کے بیان میں حسن دکمال سے کیونکہ اول و سوم کو عکل کی صورت میں صراحت بیان کیا اور  
 دوم کو ضمناً کیونکہ وہ دلوں حقیقت میں سند ہیں اور دلوں حقیقت کے طور پر مقویٰ لامع ہیں برخلاف دوسرے

کیونکہ ان کی تقویت درف معنی عمرم کے تحقیق کیلئے ہوتی ہے۔

**تشریح۔ قولہ والسنند المساوی** دیر تعریف اسے ہے سند مساوی کی تحقیق دانستہ اسی کی دلائی مصور توں ہے

ان دلائی میں سے کوئی ایک دوسرے سے جدا نہیں ہو گا لیکن جب سند مساوی پالا جائے گی تو مقدمہ مبنو مذکور کی تحقیق حبر کا منع کر جائے گا اسی طبق اس کا بیکار کر جب منع پالا جائے تو اس کی سند مساوی کی بھی پالا جائیگی اور جب سند مساوی بعد وہ ہو تو شیخ یہی معاور دم ہو گا اسی طرح اس کا بیکار کر جب منع پالا جائے تو اس کی سند مساوی کی بھی پالا جائیگی اور جب منع بعد وہ تو اس کی سند مساوی یہی بعد وہ ہو گی۔

**قولہ مثلہ ان عجیل**، برمثالیں ہیں منع اور اس کی سند مساوی کے وجود و عدم کی خلاصہ یہ کہ عقل نے اپنی

دلیل میں بذا ان کو بھی ایک مقدمہ بنایا۔ مانع نے اس پر یہ منع دار دیکا کہ لام بعینہ میں نہیں مانع کریں اس سے اور اس پر یہ سند پیش کیا کہ تم لا بکریہ ان یکون لا ان اس لام بعینہ کیوں نہیں جائز ہے کہ وہ لا ان ان ہو تو ان ان نہ ہونا منع ہے اور لا ان ان ہونا سند مساوی ہے تو جب منع ثابت ہو گا کہ وہ ان ان نہیں تو اس کی

سند مساوی بھی ثابت ہو گی کہ وہ لا ان سے اور جب انسان نہ ہونا ثابت نہیں تو لا ان ان نہ ہونا ثابت نہ ہو گا اسی طرح جب سند اور کہ لا ان ان ہونا ثابت ہو گا تو اس کا منع ان ان نہ ہونا بھی ثابت ہو گا اور جب لا انسان

جو سند مساوی ہے نہ ہونا ثابت نہیں تو منع لیعنی انسان نہ ہونا بھی ثابت نہ ہو گا۔

**قولہ** *بیان المتفق*، یہ جواب ہے اسی سوال کا کہ ما ان قدس مرہ نے ماقبل میں سند کی اقسام ثلاثة بعینی سند اخلاقی سند اعم۔ سند مساوی کی تعریف کرتے ہوئے اس کی درف پہلوی و تیری قسم کی تعریف کو صراحتہ بیان کیا اور ان تعریف کا حمل معرف پر کیا اور دوسری قسم کی تعریف کو صراحتہ بیان نہ کر کے اسلوب کو بدلت کر منع و الحکم مطلقاً کیا جکہ اس کا بھی اسلوب کلام یہ ہو ناچل ہے تھا کہ اسند الاعم ان تحقیق اسند منع الحکم اعم مطلقاً جواب یہ کہ اس اسلوب کلام میں یہ بیان کرنا متفقور ہے کہ سند چونکہ حقیقت میں اسکی پہلوی و تیری قسم ہے اسلئے ان کی تعریف و صراحتہ بیان کر کے ان کو معرف پر حمل کیا گیا برخلاف دوسری قسم کو وہ چونکہ حقیقت میں سند نہیں اسلئے اسکی حمل والی صورت کو اختیار نہیں کیا گیا تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ وہ حقیقت میں سند نہیں سند مرفوہ پہلوی و تیری قسم ہی کیوں نہ کر دوہ مقوی للمنع ہوتی ہیں اور دوسری قسم حقیقت میں سند چونکہ کوئی وہ من کل الوجہ مقوی للمنع نہیں۔

**البیحی** *السادسی* لا تکیع التتفق من عین شاهید یہ دل اعلیٰ فساد دلیل المحتال قال فیما الفتن عنہ فتیل  
فیه رفع الک الشادر الدلیل قد یکون بعد یہیماً فلذ يحتاج الی شاهد و جعله راحلاً فی اشاهد بخیل  
بعضی فی التخلف ولزوم الحال و لازم منه البطل اث بیکون المخ التوجه بعد احتمة منع مجرداً والا م

### بخارا فہرست کلامہ

(پھی بحث یہ کہ نقض شاہد کے بغیر مجموع ہنسی ہوتا) شاہد وہ نہیں ہے جو دلالت کرے معمل کی دلیل ترجمہ: اس چیز کے متعلق فرمایا جو ان سے منقول ہے کہ یعنی لوگوں نے کہا کہ اس میں نظر ہے کیونکہ دلیل کا فساد کیمی کے خلاف پر ماتن نے اس چیز کے متعلق فرمایا جو ان سے منقول ہے کہ یعنی لوگوں نے کہا کہ اس میں نظر ہے کیونکہ دلیل کا فساد کیمی ہوتا ہے پس وہ شاہد کا مستعار ہنسی ہوتا اور اس کو شاہدیں داخل کرنا اس کے حصر میں خلل پیدا کرنا ہے تخفیف درجہ و مخلاف میں اور اس سے اس امر کا ابطال لازم اٹلہیہ کے سچ جو براحتہ متوجہ ہے منع بخوبی ہے حالانکہ معاملہ اس کے خلاف ہے ماتن کا کلام تمام ہو گیا۔

لئے بیانہ ابجت الشادرین: مقدمہ میں نقض کے متعلق یہ بیان کیا گیا تھا کہ معمل کی دلیل اور اکریڈیبل تشریح، بعد ناقض اس کوئی شاہد کے ذریعہ بالل کرے اور یہ بتائے کہ وہ دلیل قابل استدلال نہیں اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے بعد کہ نقض اس وقت تک مجموع ہنسی جیتا کہ اس کے ساتھ کوئی ایسا شاہد نہ ہو جو معمل کی دلیل کے خلاف پر دلالت کرے۔

قولہ یدل علی خلاف: یہ صفت کا شفہیہ شاہد کی جو اس امر پر دال ہے کہ اس کا دلیل ہے جو معمل کی دلیل کے خلاف پر دلالت کرے اور فی الحال سے مستار ہے جواب نے جواب دیا اس سوال کا جو منابطہ مذکور پر وارد ہے جس کو ماتن نے ہنسی میں نقل کیا ہے اور وہ سوال یہ کہ منابطہ مذکور درست ہنسی کیونکہ نقض شاہد کے بغیر مجموع ہے کیونکہ دلیل کا فساد کیمی ہوتا ہے جس کیلئے شاہد کی فرورت ہنسی پڑی کیونکہ یہ فرورت اس وقت پیش آتی ہے جبکہ فائدہ فری ہو اپنی سے علوم ہوا کہ نقض شاہد کے بغیر بھی مجموع ہو سکتا ہے جواب یہ کہ جس دلیل کا فساد بدی ہی ہے اس کا بدی ہی ہونا ہی شاہد ہے۔ شاہد کو ای الگ شکمی ہنسی ریسیں اس سے معلوم ہوا کہ نقض کیلئے شاہد کا ہونا فروری ہے۔

قولہ جعلہ داخلا: یہ رد ہے جواب مذکور کا دو طریقہ سے ایک جعلہ داخلا سے اور دوسرا مفہوم ایک الگ اخلاق سے خلاصہ فرمیہ اول کا یہ کہ براہت کوئی اگر شاہد میں شمار کریا جائے تو اس سے شاہد کا حصر دو قسموں میں بالل ہو جائے گا کیونکہ اس کی ایک تیری قسم براہت لازم ہوتی ہے حالانکہ شاہد کی حرف دو ہی قسمیں ہیں ایک تختلف اور دوسرا لزوم حال پس مسلم ہوا کہ نقض کیلئے شاہد کا ہونا کوئی فروری ہنسی اور یہ بات عذر طبق ثابت ہوئی کہ نقض شاہد کے بغیر مجموع ہی نہ ہے۔

قولہ یکوم منہ: خلاصہ طریقہ دوم کا یہ کہ اگر قسم کیا جائے کہ براہت بھی شاہد ہے تو اس سے دوسرا خرائی لازم ایکی کرنے جب بدی ہی ہو تو براہت اس کا شاہد ہو گی اور رخص کا شاہد تو سند ہوئی ہے تو اس سے منع بخود کا

بخلاف لازم آئے گا اسکے کاربپ کے نزدیک بداہت منع کا شاہد ہے اور منع کا شاہد سن ہوتی ہے تو یہ منع مجرد  
لیکن قاعدہ مذکور کے تحت منع مجدد کہنا چاہئے نہیں جس سے معلوم ہوا کہ نقض کیلئے شاہد کا ہونا کوئی ضروری نہیں اور  
یہ کہنا بھی درست نہ ہوا کہ نقض کے بغیر مسموع نہیں۔

وَلَعْلَهُ اشارة بقولهِ قَاتِلُ الْأَصْنَعَةِ لَا تَكُونُ كَلَامًا نَافِعًا لِلْدَلِيلِ الْمُمْوَعِ مِنْ حِيثِ النَّاهِرِ وَالْمُمْلِلُ الْفَاسِدُ  
بِدَاعَةٍ عَيْرُ مُسْمَوِعٍ عَلَىٰ أَنَّهُ عَلَىٰ أَنْ يُقَالَ كُلُّ مَا كَانَ فَسَادٌ بَلْ هِيَ أَتَعْيَنَ الْمُقْدَمَةُ الْفَاسِدَةُ فَيُنْدِلُجُ  
فِي الْمِنْعِ الْمُجْرِدِ وَلَا نَقْضٌ

ترجمہ: — اور شاید ماتن نے اپنے قول قسیل سے اس کے ضعف کی طرف اشارہ فرمایا کیونکہ ہمارا کلام  
اس دلیل کے متعلق ہے جو بطل ہر مسموع ہے اور وہ دلیل جس کا فساد بدیہی ہے وہ مسموع نہیں علاوہ اذیں  
یہ کہنکن ہے یہ کہا جائے کہ جب اس کا فساد بدیہی ہو تو مقدمہ فاسدہ معین ہو جائے گا اس منع مجدد میں داخل ہو  
جائے گا نقض میں نہیں۔

تشریح: — قوله لعلة اشارة۔ یہ جواب ہے اعتراض مذکور کا اور وہ جواب الگچہ هر احتجاج شارح  
لکھے یہیں فضناً ماتن کا بھی ہے جو نکلا انہوں نے مہبیہ میں سوال کو قتیل کلمہ تریف سے بیان کیا جس سے سوال کے ضعف  
اور جواب کی قوت کیا فر اشارہ ہوتا ہے۔

قوله لات کلامنا۔ یہ جواب جو اعتراض مذکور کا ہے وہ اصل میں دو ہے ایک یہ کہ اعتراض مذکور  
میں ضعف ہے جو نکلا قول مذکور کے نقض کے بغیر مسموع نہیں یہ اس دلیل میں ہے جو بطل ہر مسموع بھی ہو اور  
جس دلیل کا فساد بدیہی ہے وہ بطل ہر مسموع بھی نہیں اس پر نہ نقض کی ضرورت ہے اور نہ شاہد کی۔

قوله على انما۔ یہ دوسرا جواب ہے کہ جب دلیل کا فساد بدیہی ہو کا تو مقدمہ فاسدہ بھی نہیں  
ہو گا لتو جب مقدمہ فاسدہ کی تعلیم ہو گئی تو وہ منع مجرد من السنہ ہے نقض بھی نہیں اس کو منع مجرد ہی کہا  
جائے گا منع من السنہ یا نقض نہیں۔

بخلاف المناقضة فانہا تمعن من عَيْرِ شَاهِدٍ وَلَا بَدْءٌ هُنْهَا مِنْ بَيْانِ الْفَرْقِ بَيْنَهُمَا وَالْفَرْقُ ثَابِثٌ  
وَهُوَ أَنَّ اسْأَالَّا إِذَا مِنْ مَقْدَمَةٍ مَعْيَنَةٍ لِعِلْمِ الْمُعْلَمِ اَنْ دَخْلَهُ إِيَّاهُ مَقْدَمَةٍ فَيُشَغِّلُ بَدْعَهُ وَأَمَا  
إِذَا مِنْ مَجْمَعِ الدَّلِيلِ بَدْءُهُ تَعَيْنُ مَقْدَمَةٍ مِنْ مَقْدَمَاتِهِ لِعِلْمِ ذَلِكَ فَيُتَحِيمُهُ تَكَلُّمُ بَادِيَّلٍ عَلَىٰ  
فَسَادٍ لَمْ يُسْعِ فَالظَّاهِرُ أَنَّ غَرْفَةَ تَحْبِرُ الْمُعْلَمِ

**تمہرے مجھ سے:** — (بِرْ جَلَافِ مَنَا قَفْنَهُ) کیونکہ مانا قفنه شاہد کے بغیر مسحور ہوتا ہے اور ضروری ہے یہاں منع و لفظ کے درمیان فرق کو بیان کرنا (اور فرق ثابت ہے) اور وہ یہ کہ سائل جو مقدار مخصوص کو منع کرے تو معلل جان جائے گا اور اس کا دخل کس مقدمہ میں ہے؟ پس معلل اس کو دفع کرنے میں مشغول ہو جائے گا لیکن جب دلیل کے عوام کو منع کرے اس کے مقدمات میں سے کسی مقدار کے تعین کے بغیر تو وہ اسکونہ جانے کا اور وہ صحیح ہو جائے گا تو جب تک وہ اس کے ذریعہ کلام نہ کرے گا جو اس کے خلاف پر دلالت کرتا ہے تو وہ مسحور نہ ہو گا تو غایہ ہوا کہ اس کی غرض معلل کو صحیح کرنا ہے۔

**الشیروخ** *جَلَافُ الْمَنَا قَفْنَهُ*: ما قبل میں یہ گذرا کہ لفظ شاہد کے بغیر مسحور و قابل قبول نہیں ہوتا اور ان یہ بیان کیا جاتا ہے کہ مانا قفنه شاہد کے بغیر بھی مسحور ہو گا اور مانا قفنه کو منع بھی کیا جاتا ہے جیسا

گذرا۔

**قولہ** *وَكَانَ هُنَّا*: یہ بیان ہے آنے والی عبارت کاما قبل کے ساتھ ربط کا اور ساتھی اس کو وال کا جواب بھی کہ لفظ شاہد کے بغیر مسحور نہیں یعنی اسیں شاہد کا ہونا ضروری ہے اور منع میں نہیں آخر اس کی وجہ کیا ہے؛ جواب یہ کہ دونوں میں فرق ہے اور وہ یہ کہ لفظ میں دلیل پر اعتراض ہوتا ہے اور منع میں مقدار متعین پر لفظ میں اگے مذکور ہے۔

**قولہ** *وَهُوَ اسْأَلٌ*: شاہد کا ہونا لفظ میں ضرور کیا ہے منع میں نہیں اس کی وجہ پر کہ منع میں سائل مقدار متعین پر منع وارد کرتا ہے تو جب سائل مقدار متعین پر منع وارد کرے تو معلل کو واضح طور پر مسلم ہونا چاہیے اس سائل کا سوال کس مقدمہ پر وارد ہے؟ اور سائل کس مقدمہ میں دلیل کا مطلب ایسے کہ معلل اب اسی مقدار کو پر دلیل دے کر سائل کو مطمئن کرے گا تو اس وقت سائل کیستے و شاہد کی ضرورت نہیں کیونکہ تعین مقدار کے بعد معلل کو خود ہی دلیل کاف اور مسلم ہو جاتا ہے اور سائل اگر دلیل کے مقدمات میں سے کسی مقدار کے تعین کے بغیر اور پر دلیل پر اعتراض کرے تو جبکہ سائل شاہد کو بیان کرے دلیل میں خلاف کی نظر ہے تو اس کے بعد معلل کو اور لفظ مسحور نہیں ہوتا اسی وجہ سے لفظ میں شاہد کا ہونا ضروری ہے۔

**قولہ** *فَالظَّاهِرُ*: یعنی ظاہر ہے یہ کہ سائل اگر اس پر شاہد کو بیان کرے تو سائل کا معتقد معلل کو پر ثابت کرنا ہی ہو گا حالانکہ کاس کا معتقد وہ نہیں ہوتا بلکہ یہ ہوتا ہے کہ معلل جو دے اور وہ اسی وقت جواب دے گا جبکہ سائل شاہد کو بیان کر کے خلاف کی نظر ہے۔

وَفِي الْحَاشِيَةِ وَقَبْلَ الْفَرْقِ إِنْ مِنْ الْمُقْدَمَةِ عَبَارَةٌ عَنِ الْمُلْبِ الدَّلِيلِ فَلَا يَحْتَاجُ إِلَى شَاهِدٍ حَافِلَةٌ  
إِنْ هَذِهِ الْمُقْدَمَةُ نَظَرِيَّةٌ عِنْدِي وَالْمُلْبِ بِيَانِهَا وَهَذَا عَمَّا كَانَ يَحْتَاجُ إِلَى شَاهِدٍ وَأَمَّا مِنْ الدَّلِيلِ فَعِنْهُ  
عَنِ فَنِيهِ وَهُوَ دُعَوْيٌ فَلَا بُدَّ لَهُ مِنْ دَلِيلٍ وَفِيهِ النَّهَمَ لَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ طَلْبُ صَحِيحِ الدَّلِيلِ وَبِيَانِهِ كَافِيًّا  
لَمْ يَكُنْ كَافِيًّا وَمِنْ كَافِيَّةِ دَلِيلِهِ أَنْ يَقُولَ إِنَّا كَانَ مَقْصُودُ السَّائِلِ مِنْ كَلَامِهِ عَلَى الدَّلِيلِ طَلْبُ صَحِيحِ الدَّلِيلِ وَبِيَانِهِ لَمْ يَكُنْ  
كَافِيًّا مِنْ كَافِيَّةِ مَعْلُومِيَّتِهِ فَيَكُونُ مَعْنَيُّهُ وَلَا يَكُونُ لَقْنَهُ فَيَلْزَمُ حَصْرُ وَظْفِيقَةِ السَّائِلِ فِي الْمَنْعِ وَالْمُعْذَنَةِ

ترجیہ۔ اور حاشیہ میں یہ کہا گیا ہے فرق یہ ہے کہ مسخ مقدمہ نام ہے طلب دلیل کا پس وہ شاہد کا محتاج  
نہ ہو گا خلاصہ اس کا یہ کہ یہ مقدمہ میسر نزدیک نظری ہے اور میں اس کا بیان طلب کرتا ہوں اور یہ ان میں سے  
ہے جو شاہد کا محتاج نہیں لیکن مسخ دلیل نام ہے لفی دلیل کا اور وہ دعویٰ ہے تو خود ری ہوا اس کیلئے دلیل کا ہونا  
اور اس میں یہ نظر ہے کیوں نہیں جائز ہے یہ کہ وہ صحت دلیل کی طلب اور اس کا بیان ہو نہ کی طرح۔ ان کا کلام تام ہے  
اور ممکن ہے یہ کہ کہا جائے جیکہ اس کا مقصود دلیل پر کلام سے صحت دلیل کا مطلب ہے اور اس کا بیان ہے تو وہ  
دو لوگوں مقدمہ کے میں ہوں گے پس وہ دونوں مسخ ہوں گے لفظی نہیں بلکہ وظیفہ سائیل کا حصر مسخ اور عمارت  
میں لازم آئے گا۔

تَشْرِیحٌ۔ - قَوْلُهُ وَفِي الْحَاشِيَةِ: یہ حاشیہ نہیں ہے جو اس کا معنی مسخ و لفظی کے درمیان فرق کو  
بیان کیا گی ہے کہ مسخ کہتے ہیں طلب الدلیل علی مقدمہ معینہ من الدلیل کو اور طلب الدلیل کہتے ہیں اس امر کو کہ وہ  
مقدمہ میری نزدیک نظری ہے جس کے بیان کا میں مطلب ہے کہ تا ہوں اور اس میں شاہد کو بیان کرنے کی ضرورت نہیں  
اس وجہ سے مسخ میں شاہد کا ہونا ضروری نہیں اور لفظی جو نکل مسخ الدلیل کو کہتے ہیں اور مسخ الدلیل کہتے ہیں لفظی الدلیل  
یعنی دلیل کے ساتھ نہیں کہ زکوں لفظی الدلیل کا معنی ہوا دلیل کا باطل ہونا پس یہ ایک قسم کا دعویٰ ہے اور دعویٰ اگر  
لفظی سو تو اس کیلئے دلیل ضروری ہوتی ہے اسی بنا پر لفظی میں شاہد کا ہونا ضروری ہے۔

قَوْلُهُ فِيَهَا: یہ رد ہے فرق مذکور کا کہ مسخ و لفظی کے درمیان فرق پیدا کرنا درست نہیں کیونکہ لفظی میں کل  
کا یہ کہنا کہ دلیل نا صد ہے اس کا معنی یہ ہے کہ اس کا مصلح سے صحت اور بیان دلیل کا مطلب ہے کہ تا ہے اور بھی  
مطلب ہے مسخ میں بھی سوتا ہے پس جو مسخ کا ہوا وسی لفظی کا ہوا اور اگر یہ کہا جائے کہ لفظی دعویٰ ہوتا ہے تو مسخ کو جو دعویٰ  
ہونا چاہیے اور اگر مسخ دعویٰ نہیں تو لفظی دعویٰ نہیں اور جب لفظی دعویٰ نہیں تو اس پر نزد دلیل کی ضرورت ہے  
اور مسخ شاہد کی لہذا دلوں میں فرق پیدا کرنا درست نہیں۔

**قولہ عکن ان یقان۔** یہ جواب ہے رد مکور کا کس ائل کے نزدیک نقض سے مراد الگ طلب بحث الدلیل و تو اس کا معنی یہ ہو گا کہ دلیل کے دلوں مقدے بھی معلوم نہیں پس آپ ان دلوں پر دلیل پڑھ کر یہاں نقض سیں اب دو منہج ہیں اور نقض، نقض نہ ہو گا پس یہ لازم ہے کہ اس کا ذلیقہ صرف دو سی اتنے ہوں۔ منع اور تحریف جبکہ ذلیقہ اس کا جیسا کہ اور یہ کہ اس سوال میں جیسا کہ اور یہ کہ اس

**و اجراء الدلیل فی غیره ای خبر مصلحت وله قد لا یکون بعینہ والمرد بکونہ بعینہ ان لوجحد الدلیل فی مصلحت ای خبر**  
مع آنہ لا یختلف البا عتبار موصوع المطلوب فاذ اختلف الدلیل بحسب الحد الاوسط باع يجعل السائل  
مرادف، او ملازم، مقامہ فیکن اجراء بعینہ وقد یحتاج الشاحد فی الدلالة علی قساد الدلیل الحد ولی  
او کان فنا فیا غیر معلوم بالخلل فیطلب علیہ او تنبیہ اف کاف بعد یہاً غیراً و بی

تمہرے مجھے، (اور اجراء دلیل اس کے غیر) یعنی اس کے دلوں کے مسلووہ (میں کبھی لا بعینہ ہوتا ہے) اور اس کے بعینہ ہونے  
لئے مراد یہ کہ دلیل درستی مصورت میں پائی جائے باذ جو دلیل اس کے کاروہ مختلف نہ ہو مگر مومنوں مطلوب کے اعتبار سے پس  
جبکہ دلیل باعتبار اوس طبقاً باس طور مختلف ہو کر اس کے مرادف یا ملازم کو اس کی جگہ پر کر دے تو اس کا اجراء بعینہ  
نہ ہو گا (اور ساتھی محتاج ہوتا ہے) فاد دلیل پر دلالت کرنے سیں (دلیل کا) جبکہ وہ معلل کیلئے فنا فی وفی معلوم ہو  
تو اس پر دلیل کو طلب کی جائے گا (یا تنبیہ کا) اگر وہ بدیہی غراوی ہو۔

**تشریح۔** بیان و اجراء الدلیل۔ یعنی سائل کبھی نقض کے مقابلے یہ سیاں کرتا ہے کہ دلیل تو پائی جائے  
ہے یعنی مدعا اس کے خلاف ہے اسکو اجراء دلیل علی غیر مکھتے ہیں یعنی اس کا یہ ہے دلیل کو غیر مدلول پر جاری کرنا اور جو دلیل  
غیر مدلول پر جاری کیجائے وہ کبھی لا بعینہ ہوتا ہے تفضیل اسکی آگے مذکور ہے اور تشریح میں ای غیر مدلول سے متعلق میں  
غیرہ کی حمایت مقرر کے فرع کو بیان کیا گیا ہے کہ اس کا مردح مدلول ہے۔

**قولہ والمرد بکونہ۔** ہمہ یہ معلوم کیا جائے کہ مطلوب میں ایک مومنوں ہوتا ہے اور دوسرے محو

اور مومنوں کو قیاس میں اصغر اور محووں کو اکبر اور جو قیاس میں بار بار آئے اسکو حد او سلطہ کہا جاتا ہے چنانچہ العالم  
جادو ش سطلوب ہے جو جیں العالم مومنوں ہے جو قیاس میں افسرو افتح ہے اور حادث محووں ہے جو قیاس میں  
البر واقع ہے اور متغیر جو قیاس میں بار بار آتا ہے اس کو حد اور سلطہ کہا جاتا ہے اب اسکے بعد یہ معلوم کیا جائے  
کہ دلیل کبھی کسی درستی مصورت میں پائی جاتی ہے اور اسکے وہی سابقہ مقدمات ہوتے ہیں مگر مطلوب کے مومنوں میں  
اختلاف کے ساتھ وہ اس طرح کو مومنوں کی جگہ اس کے کسی ملازم یا مردح کو بیان کیا جاتا ہے اس کو اجراء دلیل

بعینہ کہا جاتا ہے اور دلیل میں اختلاف کبھی حد اور سطح کے لئے نہیں ہوتا ہے وہ اس طرح کہ اسکی حد اور سطح کو بیان کرنے کے بجائے اسکے کسی مسلمان یا مارکٹ کو بیان کرے تو اس کو اجبر اور دلیل البعینہ کہا جاتا ہے۔  
**بیانہ وقتی مقتضی**۔ اسکی مذکورہ مارکٹ کو تفہیم کیتے شاہراہ کا ہونا ہر دو ریاستے اور ریاستہ بھی بڑی اولیٰ ہوتا ہے اور بھی بڑی اولیٰ و نظری اور اگر شاہراہ نظری ہو تو وہ فساد دلیل کے دلالت کرنے میں دلیل کا محتاج ہوگا اور اگر بڑی ضمیم ہو تو تفہیم کا محتاج ہوگا اور اگر بڑی اولیٰ ہو تو وہ فساد دلیل کے دلالت کرنے میں زد دلیل کا محتاج ہوگا اور تفہیم کا۔

**وقد سی القدح في طرد التعریف و عکس نقضه و ذلك لاف معنی الماء هو التلازم في البثت يعني كل ماتفق عليه الحد صدق عليه المحد و معنی العکس التلازم في الانتفاع يعني ان كل ما لا يصدق عليه الحد فهو عذر عن افراد غير المحد و رفيقہ او خروج فرد من افراد کہ عنه فنطبق عليه لفظ النقض لطريق الاستعمال**

**ترجمہ:** (اور اعتراف کو کبھی تعریف کے جامد و مانع ہونے سے نفع کہا جاتا ہے) اور وہ اسلئے کہ ظرف کا معنی اور وہ تلازم فی البثت ہے باس معنی کہ جس پر حد صادق آئے اس پر محدود بھی صادق آئے کا اور عکس کا معنی تلازم فی البثت ہے اور وہ نہ بایس معنی کہ جس پر حد صادق نہ آئے اس پر محدود بھی صادق نہ آئے کا ایس جب تعریف مانع نہیں تو پہلا کلیہ لوٹ جائے کا اور جب تعریف جامد نہیں تو وہ سر اکیلہ لوٹ جائے کا ایس اسکو نفع اجمالی کے ساتھ شاہراہ حاصل ہو گی جو نکد کہا جاتا ہے کہ یہ تعریف صحیح نہیں کیونکہ وہ مستلزم ہے دخول فرد کو افراد غیر محدود میں سے یا مستلزم ہے خروج فرد کو افراد غیر محدود میں سے پس اس پر نفع کا اسلام اسلامہ ملکہ ملکہ کے سور پر کیا جائے کا۔

**توضیح:** **بیانہ قد سی القدح** اسی جواب ہے اس سوال کا کہ نقض دلیل پر وارد ہوتا ہے اور دلیل قدرتی ہے اسی تعریف پر وارد ہونے والا اعتراف کو جو نفع کہا جاتا ہے درست نہیں جو نکد تعریف تصور ہوتا ہے قدرتی نہیں۔ جواب یہ کہ دلیل عکس پر وارد ہونے والا اعتراف کو نفعی مجاز کہا جاتا ہے حقیقت نہیں کہ بحالت لازم آئے۔

**قولہ و ذلك كان**۔ یہ دلیل ہے متن میں دعویٰ مذکور کی تعریف کے طرد و عکس پر وارد ہونے والا اعتراف کو نفع اس لئے کہا جاتا ہے کہ تعریف اگرچہ تصور ہوتا ہے لیکن طرد و عکس قبیلہ و تصدیق ہوتے ہیں

ظد اسلئے کوہ تلازم فی الشیوه تکمیل کیا جاتا ہے اور مخفی تلازم فی الشیوه کا یہ ہے کہ جس پر حد صادق آئے اس کا مطلب اس کا یہ ہے کہ تعریف دخول غیر سے مانع ہے لیس اگر تعریف غیر محدود پر حد صادق آئے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ دھر تعریف دخول غیر سے مانع نہیں اسی طرح عکس تلازم فی الشیوه تکمیل کو کہا جاتا ہے اور مخفی تلازم فی الشیوه تکمیل کا یہ ہے کہ جس پر حد صادق نہ آئے اس پر حد صادق نہ آئے کا مطلب اس کا یہ ہے کہ تعریف اپنے ازام کو جائز ہے اور اگر محدود صادق آئے اور حد صادق نہ آئے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ تعریف اپنے افراد کو جائز نہیں خلا فہریہ کہ تعریف اگر دخول غیر سے مانع نہیں تو تلازم فی الشیوه دلایق امدادہ ثبوت جائے گا اور اگر تعریف جائز افزاد نہیں تو تلازم فی الشیوه دلایق امدادہ ثبوت جائے گا پس اس تفصیل سے علوم ہر اک محدود عکس تکمیل نہیں ان پر وارد ہونے والا اعتراض کو ناقص کیا جائے گا۔

**قولہ فلہ مشاہیۃ:-** یعنی محدود عکس پر وارد ہونے والا اعتراض کو مجاز اتفاق اسلئے کہا جاتا ہے کہ وہ اعتراض اتفاق اسلامی کے شاہراہے اور وہ بایس طور کے جس طرف ناقص اسلامی میں یہ کہا جاتا ہے کہ دلیل فاسد ہے جو مذکور اسین مختلف ہے یا ازوم حال اس طرح تعریف میں بھی سائل یہ کہے گا کہ تعریف صحیح نہیں پھر اس پر مزاد کے طور پر شاہراہ پیش کرتے ہیں یہ کہے گا کہ بر تعریف اسلکو مستلزم ہے کہ محدود کا کوئی فرد اس سے خارج ہے۔ خلا فہریہ کہ ناقص اسلامی مشبہ ہوا اور محدود عکس پر جو اعتراض ہے وہ مشبہ ہوا اور ذکر اگر مشبہ بر کا ہو اور مراد مشبہ ہو تو وہ استعارہ مفترض ہے لیس محدود عکس پر اعتراض کو ناقص کہا گی اور استعارہ مفترض ہے لہذا وہ مجاز اتفاق ہے۔

**وَدُفِعَ الشَّاهِدُ قَدْ يَكُونُ بَعْنَعُ جَرِيَانِ الدَّالِيلِ فِي صُورَةٍ أَوْعَدَ السَّائِلُ جَرِيَانَهُ فِيهَا أَوْ بَعْنَعَ التَّخْلِيفِ**  
**أَيْ تَخْلِيفُ الْحَكْمِ عَنِ الدَّالِيلِ أَوْ يَكُونُ باَظْهَارِ إِنَّ التَّخْلِيفَ فِي تَلْكَ الصُّورَةِ مَانِعًا أَوْ بَعْنَعَ اسْتِلْزَامِ الْمُحَاجِلِ**  
**بَأَنْ يَقَالُ لَا يَرِزِمُ الْمُحَالَ أَوْ بَعْنَعَ الْاسْتِحَالَةِ بَأَنْ يَقَالُ مَا يَرِزِمُ لَمَّا يَسَّرَ بِحِالِي**

**ترجمہ:-** (ادرش مدارک جواب کیجیے جو بیان دلیل کو منع کر سکے) اس صورت میں جسمی سائل اس کے جو بیان کا ذریعہ کرے (یا تخلف کو منع کرے) یعنی حکم کا دلیل سے تخلف کو منع کرے (یا اس بات کو خلاہ کر کے کہ تخلف) اس صورت میں کہا جائے کہ وجہ سے ہے یا اس کا الحال کو مستلزم ہونے کو منع کرے) یا اس طور کے کہ تخلف (یا استحالہ کو منع کرے) یا اس لدر کیجاۓ کہ حوالازم آتا ہے وہ الحال نہیں۔

**الشروع:-** بیانہ ودفع الشاهد:- اور پر بر لذرا کہ شاہراہ مزاد و طرح سے ہوتا ہے ایک دلیل سے مدارک اخلاف اور درازوم الحال اور سائل جب ناقص پر شہریش کرے تو معلل کا اس کے جواب دینے کی پارچ ہو توں ہے

جن میں سے تین صورتوں کے جواب کا متعلق تخلف کے ساتھ ہے اور دو صورتوں کا متعلق لزوم حال کے ساتھ لیکن ان میں سے پہلی صورت کا جواب حیران دلیل کو منع کر کے ہے کہ اس میں اگر یہ رکھے کہ دلیل پائی جاتی ہے لیکن مدعاً اسے خلاف ہے، معمل اس کا جواب یہ ہے کہ اگر دلیل ہمیں پائی جاتی ہے پس اگر مدعاً نہ پائی جاتے تو کوئی حرج نہیں دوسرا جواب تخلف کو منع کر کے ہے لیکن اسے کہم تسلیم ہی نہیں کرتے کہ دلیل تو پائی جاتی ہے لیکن جنم و مدعاً نہیں پائی جاتا ملکیہ حصہ طرح دلیل پائی جاتی ہے اسی طرح مدعاً و حکم بھی پائی جاتا ہے پس مدعاً دلیل کے خلاف نہیں پایا جائے کہ اس طرح دلیل نہیں پائی جاتی اسی طرح مدعاً بھی نہیں پائی جاتا پس مدعاً دلیل کے خلاف نہ ہے۔ تیسرا جواب اس امر کو ظاہر کرنا ہے کہ اس صورت میں تخلف کسی مالخ کی وجہ سے ہے لیکن دلیل بھی پائی جاتی ہے اور مدعاً بھی لیکن اسیں بیناً لازم کرنا ہے کہ اسی مالخ درکاوت کی وجہ سے مدعاً تخلف ہے کو یہ تخلف اصل میں تخلف ہی نہیں کیونکہ تخلف اس صورت میں پائی جاتا ہے جبکہ کوئی مالخ نہ ہے اور یہاں مالخ موجود ہے۔

بیان او معنی استلزم امہ: لیکن شاہد اگر لزوم حال ہو تو معمل اس کا دو جواب دے گا ایک جواب استلزم امہ میں کو منع کر کے لیکن اس طرح کہے گا کہ ہم تسلیم نہیں کرتے کہ دلیل حال کو مستلزم ہے لیکن وہ حال کو مستلزم نہیں دوسرے جواب استحال کو منع کر کے لیکن اس طرح کہے کہ اپ کا یہ کہنا درست ہے کہ یہ دلیل فلان کو مستلزم ہے لیکن یہ کہنا درست نہیں کہ دلیل حسن کو مستلزم ہے وہ حال بھی ہو کیونکہ وہ دلیل اسیں کو وہ مستلزم ہے حال نہیں

**لَا يقال المناسبُ أَنْ يُؤْخَرُ الظَّهَارُ عَنِ الْمُنْوَعِ فَلَا يَلْزَمُ الْفَمْلُ سِنَمَا لَدُنَّا نَقُولُ لَمَّا كَانَ الظَّهَارُ كَلَامًا  
عَلَى التَّحْلِفِ وَصَلَهُ بِعْنَيِ التَّحْلِفِ**

ترجمہ: — زیرکھا جائے مناسب یہ ہے کہ انہمار کو منوع سے موخر کیا جائے تاکہ ان دو منعوں کے درمیان معمل لازم نہ اے کیونکہ ہم کھیں کے جبکہ انہمار کلام ہے تخلف پر تو اس کو منع تخلف کے ساتھ ملا دیا۔

تشریح، قولة لا يقال: یہ جواب سے اس سوال کا کہتے ہیں کہ چونکہ کل پائی جواب مذکور ہوئے ہیں  
میں سے چار منع تھے اور ایک انہمار اس لئے یہ مناسب یہ تھا کہ پہلے چار منعوں کو یہاں کیا جائے پھر اخیر میں انہمار کو یہ  
کی جائے زکر کہ انہمار کو منعوں کے برع میں کیونکہ اس سے منعوں کے درمیان مفصل اجنبی لازم آتی ہے جو منوع ہے جواب یہ  
کہ اول دو نومن منعوں اور انہمار کا متعلق چونکہ شاہد تخلف کے ساتھ ہے اسکے انہمار کو اول دو منعوں کے ساتھ بینا  
کیا اور دو سے دو منعوں کا متعلق چونکہ لزوم حال کے ساتھ ہے اسکے ان کو انہمار کے بعد بیان کیا اور انہمار کو  
اگر تمام منعوں کے اخیر میں بیان کیا جائے تو اس سے یہ معلوم نہ ہو گا کہ انہمار کا متعلق تخلف کے ساتھ ہے یا لزوم حال

کے ساتھ ملکہ اس اسلوب بیان سے متبارہ الہار کا تعاقب لزوم حال کے ساتھ ہو گا حالاں کر ایں ہمیں ایک درج  
کے افہار کو اول دلوں میخوں کے ساتھ ملکہ ملکہ بیان کیا۔

**قولہ ستمہ۔**— اس مقام پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اور پر چار میخوں کا ذکر ہوا ہمذا بینخا میں جو فرض  
تئیس ہے اس کا مردج کیا ہے؟ جواب یہ کہ غیر کامیح حقیقتہ دو منخ ہیں اسکے کہ جن دو منخ کا تعلق ہے پر شاہزادگان  
کے ساتھ ہے اسکو ایک منخ تصور کیا گیا اور دوسرا دو میخوں کا تعلق شاہزادہ لزوم الحال کے ساتھ ہے اسکے ان دونوں  
کو بھی ایک سمجھا گیا یہ اس اعتبار سے دو منخ ہوئے اور تئیس کی غیر کامیح ان ہی دلوں منخ کو قرار دیا گی۔

**مثال الادول انا نقول ان الخارج من غير اسبيلين حدث كانه بحسب خارج من بدن الانسان كالبول**  
**فيورده من قبل السافقي المتفق بخارج من غير اسبيلين لم يسئل حيث يصدق عليه انه بحسب خارج**  
**من بدن الانسان كالبول ولم يوجد الحكم وهو كونه حدث فنفعه منع جريان الدليل بان نقول لا نسلم**  
**انه بحسب خارج بل هو بادى كان محنت كل بحدبه طوبه فإذا أشار لها المجلد بذات ومثال الثاني كما ذكرنا في**  
**ذلك التخلف بان نقول ان ذلك الدم ليس بحسب لازم عسل ذلك الموضع فان بعد ام الحكم**

### لا ينعد ام العلة لام وجودها

**کو ترجیہ:**— اول کی مثال یہ ہے ہم کہیں کہ خارج بو غیر سبیلیں سے ہو حدث ہے کیونکہ وہ بحسب ہے پر شاہزادگان کی طرف تو بدن انسان سے خارج ہے پس امام شافعی کی طرف سے نفقہ وارد ہوتا ہے اس خارج غیر سبیلیں سے جو نہ ہے کیونکہ اس پر یہ صادق اکتا ہے کہ وہ بحسب ہے پیشاب کی طرح اور حکم موجود نہیں اور وہ اس کا حدث ہونا ہے پس ہم اسکو دفع کریں گے جو بیان کو منحر کے باس ہو رہیں گے کہ ہم سلیم نہیں کرتے کہ وہ بحسب خارج ہے بلکہ وہ بادی ہے کیونکہ وہ بادی کے نیچے رطوبت ہے پس جب چڑاہ اسکو جدا کر دے تو رطوبت الہار ہو جاتی ہے اور شانی کی مثال جیسا کہ ہم اس تخلف کو دفع کریں گے اس طرح سے کہیں کہ وہ خون بحسب نہیں کیونکہ وہ اس جگہ کے دھرنے کو لازم نہیں کرتا پس حکم کا منعدم ہونا علت کے منعدم ہو بنی وجوہ سے ہے اس کے وجود کے ساتھ نہیں۔

**لکھنوری:**— **قولہ مثال الادول**: مثلاً میں شاہزادے جو نکلے پارچ جو ایات مذکور ہیں میکن ان کی مثالیں مذکور  
ہیں اسکے تصریح میں انکی مثالیں میکن کی جاتی ہیں تاکہ وہ پورے طور پر واضح ہو جائیں۔ پہلا جواب یہ کہ جس بیان دلیل ہی کو  
ہم نہیں مانتے میکن اس کی مثال سے پہلے یہ جان لینا ضروری ہے کہ جو سبیلیں سے خارج ہو وہ بالاتفاق ناقفن و ملزوڑا  
جسے پیشاب پا جائز و نیزہ میکن جو خارج غیر سبیلیں ہو جسے خون اور پر دیزہ وہ اضاف کے زدیک ناقفن و ملزوڑا

لیکن امام ثانی اس کو ناقص و ممنوع ہیں مانتے گوں کر دلوی احتجان کا پیر سہ کر خارج طریق سیلین حدث ہوتا ہے تو  
یہ ہے کہ وہ جنس اور بدن ان ان سے خارج ہے اور جو جنس اور بدن ان ان سے خارج ہو وہ حدث ہوتا ہے تو پس بدن  
ان ان سے خارج حدث ہے امام ثانی نے اس پر اسی طرح الفتن فارد کیا کہ دلوی مذکور ذمیل سے مختلف ہے اس  
ثانیہ کہ مثلاً کسی ادی کا جلد اور سے جھیلا گیا اور پیچے سے فی الحال پہا تو دلیل نہ کروہای کی کہ جنس خارج ہے  
ان ان سے سیکن دلوی مختلف ہے کہ وہ حدث اور ناقص و ممنوع ہیں کیونکہ پی احتجان کا قول ہے کہ جبکہ خون اپنی جگہ سے  
زہ ہے وہ حدث و ناقص و ممنوع ہیں ہوتا جو اس کا جبریان دلیل کو منع کرے اس طرح دیا جائے گا کہ دلیل پیاں پیا  
ہیں جاتی اس لئے کہ جو خون جلد کے پیچے ہوا اور زہ ہے وہ ادی و ظاہر ہے خارج ہیں کیونکہ جو جلد کے پیچے خون ہوتا ہے اور جب  
جلد اور سے ہٹ جائے تو وہ باادی کھلا تاہے خارج ہیں۔

قولہ مثال الثانی۔ یہ مثال ہے اس دو ستر حباب کی کرم مختلف ہی کو ہیں مانتے اس کی مثال بھی شال ذکور ہے۔

ک مختلف یا ہیں پا یا ہیں جاتا کیونکہ دلیل موجود ہے کہ جو خارج بدن ان ان ہو وہ جنس و حدث ہوتا ہے سیکن جو خون و  
پیپ کے پیچے ہوا اور زہ ہے وہ جنس و حدث ہیں ہوتا کیونکہ وہ خارج ہیں بلکہ باادی و ظاہر ہے اسی بنا پر اس جگہ کا  
دفعہ اوجب و قروری ہیں کیونکہ حکم کا مفہوم ہوتا ہلت کے مقدم ہوتے سے ہوتا ہے۔

وَسَالَهُ الْثَالِثُ أَنَّهُ إِذَا أُورِعَ عَلَى ذَلِكَ التَّعْلِيْلِ أَنَّ مَا يَخْرُجُ مِنْ حُرُجٍ صَاحِبُ الْحِرْجِ السَّائِلُ بِجَسْسٍ خَلْجٍ مِنْ لِلَّهِ  
الْإِسْلَامِ يَرْجِعُ أَنَّهُ لَمْ يَسْأَلْ بِمَدْرِثٍ حِدْثٍ لَمْ يَنْتَقِلْ فِيْهِ إِلَّا لِتَهَارَةً مَادِّا مِنَ الْوَقْتِ بِأَقِيَّانِدًا فَعَلَّهُ بِالْغَرْوَلِ لِمَسْكُمْ  
الْمَطَلُوبُ مُخْلِفٌ عَنِ الدِّلِيلِ بَلْ هُوَ مُوْجُودٌ لَكِنْ لَدُرِيْلِهِ فِي الْحَالِ لَوْجُودُ مَانِعٍ وَلَا لَهُ تَكُونُ الْمُكْفُرُ مِنَ الدِّلِيلِ  
وَلَهُدُّهُ إِلَيْلُمُ الطَّهَارَةِ بَعْدَ خَرْجِ الْوَقْتِ بَلْ لَكَ الْحِدْثُ لَمْ يَخْرُجْ الْوَقْتَ فَإِنَّهُ لَمْ يَسْأَلْ بِمَدْرِثٍ بِالْأَجْمَاعِ  
وَالْعُلَمَاءُ هُوَ كُونُهُ حَدِيثًا مُوجِبًا لِلْمَاهِيَّةِ الْحَالِيَّةِ وَلَوْجُودِ الْمَانِعِ۔

ترجمہ۔ اور ثالث میسری صورت کی یہ ہے کہ جب اس تسلیل پر وارد کیا جائے کہ جو بھی دام اجریان زخم

والا کے زخم سے نکلا وہ جسیں خارج بدن ان ان ہے بااد جو دریکہ وہ حدث ہیں چونکہ اس سے طہارت منقوص ہیں ہوتی  
جیکل کی وقت باقی رہے جواب ہم اس کا اس طور دیتے ہوئے کہیں کے حکم مطلوب دلیل سے مختلف ہیں بلکہ وہ موجود  
لیکن وہ وجود مانع کی وجہ سے فی الحال ظاہر ہیں ہوتا اور زہ مکلف اور اپر قادر نہ ہوگا اسی وجہ سے خود ج و قت کے بعد اس  
حدث سے طہارت لازم ہوتی ہے خرچ و قوت سے ہیں کیونکہ وہ بالا جماعت حدث ہیں اور حکم اس کا حدث ہوتا مطلقاً  
و ممنوع کیلئے موجب ہے نہ کہ اس کا ذمہ کیلئے فی الحال موجب ہونا وجود مانع کے ساتھ۔

**تشریح:- قول مثال الثالث، یہ مثال ہے تیرے جواب کی کہ اس میں یہ ظاہر کرنا ہے کہ کسی ماننے کی وجہ سے مدعاً مختلف ہے یعنی دلیل بھی پایا جاتا ہے اور مدعاً بھی لیکن یہ ظاہر کرنا ہے کہ مدعاً کسی ماننے کی وجہ سے مختلف ہے اسکی مثال بھی دیکھی ذکر کر جس اگر خارج مدنی انسان ہو تو ناق芬 و صورت ہے اس پر امام شافعی نے نقض وار دیکی کہ مدعاً دلیل سے مختلف ہے کیونکہ اگر کسی کا زخم دام الجربیان ہو تو دلیل ذکر کر بھی پایا جاتا ہے لیکن مدعاً مختلف ہے اس لئے کہ وہ بھی خارج مدنی انسان ہے لیکن ناق芬 و صورت ہیں چونکہ آپ خود ہی کہتے ہیں کہ یہ تک ناز کا وقت ہے وہ ناقFin و صورت ہیں تو جواب اس کا انہمار کے ساتھ دیا جائے گا کہ دلیل پایا جاتا ہے اور حکم مطلوب حضرت بھی پایا جاتا ہے لیکن حضرت کا اثر فی الحال مانع کی وجہ سے ظاہر نہیں ہوتا جو نکر رہتا کا اثر اگر فی الحال ظاہر سو تو وہ منزادہ کر سکے گا حالانکہ وہ مختلف ہے اور یہ تکلیف مالا لیطاف ہو گی اور تکلیف مالا لیطاف ظاہر ہے صورت ہے چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے لا یکف اللہ نفساً الا دحیها۔**

**قوله لا بخروج الوقت**، یعنی لوگوں کا چیز نکلہ یہ قول تھا کہ صورت میں حضرت سابق کی وجہ سے لازم بلکہ خروج وقت کی وجہ سے لازم ہوتا ہے اسے اس عبارت سے اسکو رد کیا گیا کہ وہ حضرت سابق کی وجہ سے لازم ہوتا ہے خروج وقت کی وجہ سے نہیں کیونکہ خروج وقت کو کسی نے بھی ناقFin و صورت ہیں دیا

**قوله والحكم كونه**، یہ چوڑا ہے اس سوال کا کہ حکم یعنی حضرت توہین ہو جو دیکھے لیکن اس کا اثر فی الحال ظاہر نہیں اور جب اثر ظاہر نہیں تو حکم بھی نہ ہو گا جواب یہ کہ حکم یعنی حضرت موجود ہے لیکن اس کا اثر مانع کی وجہ سے ظاہر نہیں کیونکہ حضرت مطلقاً موجب و صورت ہے لیکن وہ مانع کی وجہ سے فی الحال خوب و محو نہیں

**و مثال الرابع ان يقول المدعاً حقيقة الاشياء موجودة لانه شئٌ و حقائق الاشياء موجودة في وجود**، یعنی انه علی تقدیر وجود حقيقة من الحقائق یلزم الحال و حوانن لوكاہت موجودہ فاما ان یکون وجوها موجوداً او کافان کافان الثانی غایب یوجد بد و بن الوجود و ان کافان الاول یتكلم فی وجود ذکر الوجود و هكذا افاما ان ینتهي الوجود کا وجود او وجودہ او دستیل و کلام ادعی الاشياء فی وجود

**باما لا ستر لزوم الحال و اما يلزم ان كان حقيقة الوجود وجودية ولا ستر ذلك ولو سلم**، فوجود کا عذینہ

**ترجمہ:-** اور مثال چوہنی صورت کی یہ ہے کہ مدعاً کے کہ حقيقة انسان ہو جو دیکھنے ہے اسیا کی حقیقتیں موجود ہوتی ہیں اسی پر یہ سوال وار و ہو گا کہ حقيقة من الحقائق کے وجود کی تقدیر پر حال لازم

آئے گا اور وہ اگر موجود ہو تو آیا اس کا وجود موجود ہو گایا یا نہیں پس اگر دوستہ تودہ دو دکھنے بخوبی ہے تو تودہ کا؟ اور اگر اول ہے تو اس وجود کے متعلق کلام کیا جائے کا اسی طرح وہ آیا ایسے وجود کیخلاف ملتی ہے تو اس کا کوئی وجود نہیں یا سلسلہ ہے گا دو یوں حال ہیں اور اس کو دفعہ ہم باسیں ٹور کریں گے کہ لزوم موال کو تم تسلیم نہیں کرتے اور وہ لازم آئے گا اگر حقیقت وجود وجودی ہو حالانکہ ہم اس کو تسلیم نہیں کرتے اور اگر تسلیم کر لیا جائے تو اس کا وجود اس کا عین ہو گا۔

**تشریح۔ قول مثال الرابع۔** یہ مثال ہے جو تجھے جواب کی کردیں گے اس کو مستلزم نہیں چنانچہ کسی نوع العقیدہ مسلمی مسلمان نے یہ دعویٰ کیا کہ حقیقت ان ان موجود ہے دلیل اس پر یہ دی گئی کہ وہ شائی ہے اور اشیاء کی حقیقتیں چونکہ موجود ہوتی ہیں اسکے حقیقت ان ان موجود ہے سو فسطیلیہ کا ایک گردہ لا ادراہیہ نے دلیل مذکور پر یہ نقض وارد کیا اگر حقیقت میں سے کسی حقیقت کے وجود کو اگر تسلیم کر لیا جائے تو اس سے محال لازم آئے گا کیونکہ ہم دریافت کرتے ہیں حقیقت شئی کو اگرمان لیا جائے تو اس کا وجود ہو گایا نہیں۔ اگر اس کا وجود نہیں اور وہ دلارہم سے تودہ خود بعد دم سے اور اس کے ساتھ دوسرا چیز کس طرح وجود میں آئی اور اگر کہا جائے کہ اس کا وجود ہے تو پھر اس کے وجود کے متعلق دریافت ہے کہ اس کے وجود کا وجود ہے یا نہیں اگر نہیں تو اس سے دوسری پیروز کے موجود ہو گی؛ اور اگر وجود ہے تو پھر اس کے وجود سے متعلق کلام کیا جائے گا پس اگر وجود کا وجود ہوتا چلا جائے تو اس سے سلسلہ لازم آئے گا پس کسی شئی کا وجود کے بخوبی ہونا اور سلسلہ دو یوں باطل ہیں لہذا حقیقت ان ان کا موجود ہونا بھی باطل ہے۔

**قوله** نذر فضہ بان اخز۔ یعنی دعویٰ مذکور کا جواب باسیں ٹور دیا جائے گا کہ حقیقت ان ان کو موجود مانتے سے محال لازم نہیں آتا کیونکہ محال اس وقت لازم آتا ہے جبکہ حقیقت وجود وجودی ہو یعنی اعتباری نہ ہو حالانکہ حقیقت وجود مفہم اعتباری ہوتی ہے اور اعتباری شئی میں سلسلہ لازم نہیں آتا اور اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ حقیقت وجود وجودی ہے تو تجھی محال لازم نہیں آئے گا کیونکہ حقیقت وجود کا وجود پہلے وجود کا عین ہے پس سلسلہ لازم نہیں آئے گا۔

وَقَاتَ الْخَامِسُ اَنَّا لَقُولُ اَنْ قُتِلَ زَيْنٌ عَمَّا جَنَاحَ اللَّهُ تَعَالَى اَكَانَهُ قَغْلُ عَبْدٍ وَافْعَالَ الْعِبَادِ جَنَاحَهُ  
تَعَالَى فِي وَرَدِ عَلَيْهِ السَّقْفُ مِنْ قَبْلِ الْمُعْتَزِلِي بِالزَّنَابَانِ يَقُولُ الرَّزَنَا فَخَلَّ مِنْ اَفْعَالِ الْعِبَادِ وَلَيْسَ  
جَنَاحَهُ تَعَالَى اَكَانَهُ قَغْلُهُ وَالْقَمَافَهُ تَعَالَى اَبَهُ حَمَالٌ وَنَذَافَهُ مَكْنَعٌ كَوْنٌ خَلَقَ الرَّزَنَا قَبِيجٌ وَمَحَا الْأَدَأَ وَاهْمَالَ التَّقْبِيمُ

وَالْمُحَاجَّ فِي الْعِلْمِ كَهَذِهِ حَلْقَةٌ وَبَيْنَهُمَا بَوْنٌ لَا يُخْفِي۔

**ترجمہ:** اور شال پانچویں صورت کی یہ ہے کہ ہم کہیں رکے کر زید کا قتل کرنا عمر کو خلق باری تعالیٰ کے لئے ہے کیونکہ وہ بندہ کا فعل ہے اور بندہ کے افعال اللہ تعالیٰ کے خلق سے ہوتے ہیں پس اس پر معنیزی کیفیت سے زنا سے نفعی وار دبوگا بائیں طور کیا جائے گا کہ زنا فعل ہے بندہ کے افعال میں سے اور وہ خلق باری تعالیٰ سے نہیں کیونکہ وہ قبیح ہے اور خلقی قبیح، قبیح ہوتا ہے اور اس کا انتہا اللہ تعالیٰ کے ساتھ مجال ہے اور ہم اس کو زن کریں کرے خلقی زنا کے قبیح ہونے اور مجال ہونے کو منع کر دیجیہ اور قبیح اور قبیح اور مجال ہونا بندہ کا فعل ہے اس کا خلق نہیں اور دلوں کے درمیان فرق ہے جو مخفی ہے۔

**تشریح:** — قولِ مثال الخاہس اے یہ مثال ہے اس پانچویں صورت لی کہ جس کو دلیل مستلزم ہے وہ میال نہیں وہ مشلاً اہل سنت و جماعت نے یہ دعویٰ کی کہ زید کا قتل کرنا عزیز کو اللہ تعالیٰ کے خلق سے ہے اور زید اس پر بیان کیا کہ وہ بنوہ کا فضل ہے اور بینہ کے احوال ائمۃ تعالیٰ کے خلق سے ہیں۔ معزز لئے اس پر زندگی کا تفہیق و اور درکر کے یہ کھاکر زنا فضل ہے بنوہ کے افعال میں سے وہ اللہ تعالیٰ کے خلق سے نہیں کیونکہ وہ قدر ہے اور حقیق کا خلق قبیح ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کو صفاتِ قباحت کے ساتھ منقف کرنا میال ہے لیں دلیل نہ کوئی میال کو مستلزم ہے اور جو میال کو مستلزم ہو وہ خود میال ہوتا ہے لیں دلیل مذکور میال وباطل ہے۔

**قوکہ ندی فتحہ منجھ**:- یعنی جواب منجھ مذکور کا اس طرح دیا جائے گا کہ جس کو دلیل مستلزم ہے وہ حال نہیں اور جو حال ہے وہ مستلزم نہیں کیونکہ دلیل یہاں خلق زنا کو مستلزم ہے اور ظاہر ہے خلق زنا قبیح نہیں لپی وہ مجال بھی نہیں البتہ مجال و قبیح مغل زنا ہے اور دلیل اس کو مستلزم نہیں اور فعل و خلق کے درمیان ظاہر ہے کافی فرق واقع ہے۔

البحث السادس في المدلول اعم من ان يكون قبل اقامته المدل على الدليل او بعد هام غير الدليل عليه  
بيان يقول الاسئل المدلول ليس صحيح من غير ان يقى على عدم صحة دليلاً مكابرة لا تسع و  
لتغيرة اقامته الاسئل المدل علىه قبل اقامته المدل على الدليل عليه غريب سفي قد من سوء المدل على  
صبر اقامته المدل على الدليل مدل ولا بجاز اعتبر ما يدل اليه او كنه من شأنه ان يقى الدليل  
عليه او لمناسبة قوله وبعد اقامته الدليل ثم الغريب ليس بمسنون عند الحقيقة

**کم تھیں۔** — (ساتویں بجٹ ملول کی لفظی ہے) اسلام ہے اسی بات سے کہ مدعا کا ملول کو قائم کرنے سے پہلے ہر

بلام درت ہے جو اہل تحقیق کے نزدیک رکابرہ کبیر حیر قابلِ سماع ہے۔

وَيَعْدُ أَقَامَتْهُ أَيُّ الْمُحْدَلِ الدَّلِيلُ عَلَيْهِ أَيُّ عَلَى الْمَدْلُولِ مَعَارِضَةً وَلَا يَدْعُ هَبْتَهُ عَلَيْكَ إِنَّهُ لِفِيهِمْ مِنْ أَهْلٍ  
أَنْ كَادَمْ أَنْ الْمَعَارِضَةَ عِبَارَةٌ عَنِ النَّفْيِ وَتَرْلِيفُهَا السَّابِقُ دَلِيلٌ وَالْمُنْفَعُ عَلَى إِمْنَانِ أَقَامَةِ الدَّلِيلِ فَإِنَّمَا  
لِكَانَ الْمَلَامَةُ مِنْ بَيْنِ الْمُعِينَينِ الْأَطْوَقُ عَلَيْهِمَا

**ترجمہ:** (اور اس پر) یعنی مدلول پر (اس کے) یعنی مصلح کے (دلیل کو قائم کرنے کے بعد معارضہ) ایں  
اپ پر یہ امر نہ جائے کہ اس کلام سے یہ استفادہ ہوتا ہے کہ معارضہ نام ہے نفی کا اور اس کی تعریف اس بین اس امر پر  
دلال ہے کہ وہ اقامۃ دلیل ہے لیں شاید اس کا ذر و عنوان کے درمیان ملازamt ہو سکی و جب سے ان دو از ان  
پر اطلاق کر دیا گیا۔

**لئے** تشریح ہے۔ بیانہ و بعد اقامۃ، نفی مدلول کی تین صورتیں ہیں جن میں سے دو صورتیں اور پر نہ کروں  
پہلی کو رکابرہ اور دوسری کو عصب کہا جاتا ہے اور وہ دو نوں بھی غیر قابلِ ممانع ہیں اور اس بین اسی تعریفی صورت پر  
کی جاتی ہے کہ مدلول پر دلیل قائم کرنے کے بعد اس نکل دلیل کے ساتھ مدلول کی نفی کر دے تو وہ معارضہ  
کھلا کے گا۔

**قولہ** وَلَا يَدْعُ هَبْتَهُ عَلَيْكَ:- یہ ایک سوال ہے جس کا جواب فعلہ امہ سے آگئے مذکور ہے سوال یہ کہ بعد اقامۃ معاون  
ہے قبل اقامۃ کے لئے جو نکل نفی المدلول کا لعلتی ہے لیں نفی المدلول کا لعلتی بھی بعد اقامۃ کے ساتھ ہو کا اسکے لامعوف  
علیہ سے ماقبل و رالی عبارت کا عسلن الامعروف علیہ کے ساتھ ہو تو اس کا لعلتی معظوف کے ساتھ بھی ہوتا ہے پس  
عبارات یہ ہو گی نفی المدلول بحث الدلیل بعد اقامۃ الدلیل علیہ معارضہ یعنی اس کا یہ ہے کہ نفی مدلول کو اقامۃ دلیل کے  
بعد معارضہ کہا جاتا ہے حالانکہ اقبل میں اقامۃ دلیل کو عبارت نہ کہا گیا ہے اور بین ان نفی مدلول کو پس دو از  
عبارات میں تعارف ہوا۔

**قولہ** مُلْعَلَه لِكَانَ:- یہ جواب ہے سوال نکوڑ کا اقامۃ دلیل اور نفی مدلول میں جو نکل تلازم ہے کہ جو  
اقامۃ دلیل یا اسی جو  
جواب اسی جواب  
عبارات میں تعارف نہیں۔

**لئے** اختلف فی اشتراءِ المُسْلِمِ وَالیہ اسْأَرِ بِقُولِهِ وَهُلْ بِشَرَاطِ عِنْهَا اتَّسِلِمُ دَلِيلِ الْخَفِیْمِ وَلِمَنْ

بَلْ الظَّاهِرُ بِإِنَّهُ مُقْتَرٌ مِّنْ لِدْنِ لِيْلَمْ، أَسَدٌ لَا يَأْتِي فِي وَكَابِالْأَمْبَاتِ أَمْ كَأَيْشَارِ الْأَدَلِ، وَ هُوَ الْأَمْنَى لِلْأَسْدِ وَ الْأَثَالِيِّ وَ هُوَ عَدْمُ الْأَشْتَرِ إِذَا الْأَلْهَرُ كَانَ قَسِيلَمْ دَلِيلُ الْمَعْلُولِ بِمِسْتَازِمْ تَعْدِيْتُ مَدْلُولِمْ عَبْبِ الْفَلَامِ نَيْلَمْ تَعْدِيْقُ الْمَنَافِيْنِ وَ لِكَ أَنْ تَقُولُ أَنَّ مَرَادَهُمْ بِالْقَسِيلِمْ قَسِيلَمْ دَلِالَّمْهُ عَلَى مَدَانِيِّ الْحَنِيمِ وَ الْأَيْذَمْ مِنْ ذَلِكَ قَسِيلِمْ مَدَاعِهُ حَتَّى يَأْزِمْ تَعْدِيْقُ الْمَنَافِيْنِ

پھر اشتراہ اتسیلم میں اختلاف کیا گیا اسی لرف ماں قدس سرہ نے اپنے اس قول سے شاد ترجیہ:-  
فَرَبِّيَا (اور کیا) عمار فنه میں دلیل خصم کامان لینا شرعاً ہے اگرچہ ظاہر اُبی کیوں نہ ہو) باسیں ہور کرس مل معلل کی دلیل فریایا (اوہ کیا) اعتبار میں دلیل خصم کامان لینا شرعاً ہے اگرچہ ظاہر اُبی کیوں نہ ہو) باسیں ہور کرس مل معلل کی دلیل ہاتھ من کسی بھی اعتبار سے نہ کرے۔ نہ لفظ کے اعتبار سے اوہ رہ اشبات کے اعتبار سے (یا) شرعاً (نہیں ادل) اور وہ شرعاً نہ نہ (زیادہ مشہور ہے اور دوم) اور وہ شرعاً نہ ہونا (زیادہ ظاہر ہے) اسلئے کہ معلل کی دلیل کو قسیلہ کرنا شرعاً اس کے مدلوں کی تعداد میں کو مستلزم ہے پس دوستنافی کی تعداد میں لازم آیکی اور آپ کیلئے یہ کہنا جائز ہے کہ بظاہر اس کے مدلوں کی تعداد میں کو مستلزم کرنے ہے اور اس سے اس کے مدغی کو قسیلہ کرنا لازم تیر میں ان لوگوں کی مراد خصم کے مدغی پر اس کی دلالت کو قسیلہ کرنے ہے اور اس سے اس کے مدغی کو قسیلہ کرنا لازم ہیں تا یہاں تک کہ دوستنافی کی تعداد میں لازم آئے۔

تَشْرِيحٌ۔ قَوْلُهُ تَحْدِيدُ الْخِلْفَ۔ یہ بیان ہے آئندو الی عبارت کا مقابلہ کرنا کہ اس سے قبل عمار فنه کا بیان تھا اور اب یہ اختلاف کا بیان ہے کہ عمار فنه میں سائل کیلئے معلل کی دلیل کا قسیلہ کرنا شرعاً ہے یا نہیں۔ بتقدیر اول یعنی سائل کیلئے معلل کی دلیل کے قسیلہ کرنے کو شرعاً قرار دریانا زیادہ مشہور ہے اور بتقدیر دوم یعنی شرعاً قرار نہ دریانا زیادہ ظاہر ہے۔

قَوْلُهُ أَنَّهُ لَا يَعْرِفُ۔ یہ بیان ہے دلیل خصم کو بظاہر قسیلہ کرنیکی صورت کا کرس مل معلل کی دلیل کا تقریں کسی بھی اعتبار سے نہ کرے۔ نہ لفظ کے اعتبار سے اوہ رہ اشبات کے اعتبار سے۔

قَوْلُهُ لَانَ قَسِيلَمْ دَلِيلَ۔ یہ دلیل ہے دوسری صورت کے الہر ہو منکی اور لزدہ پہنچی صورت کے الشہر ہونے کا کرس مل کا معلل کی دلیل کو قسیلہ کرنا بظاہر معلل کے مدلوں کی تعداد میں کو مستلزم ہے اور اس مل کر نہ چونکہ خود بھی اپنے مدلوں پر دلیل دیا ہے اسلئے سائل کو اپنے مدلوں کی تعداد میں حمل ہوگی اور وہ دو لوگوں مدلوں اپس میں دوستنافی ہیں اس سے دوستنافی کی تعداد میں لازم ہو گی جو حال ہے۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ سائل کیلئے معلل کی دلیل کو قسیلہ کرنا شرعاً نہیں چونکہ کوئی مستلزم ہے میال کو اور جو مستلزم ہے میال کو وہ خود میال ہوتا ہے۔

قَوْلُهُ لِكَ أَنْ تَقُولُ۔ یہ رد ہے مذکورہ دوسری صورت کا کہ یہ جو کہا گیا کرس مل کیلئے معلل کی دلیل کو

تسلیم کرنا شرعاً ہے بل اس سے یہ ہے کہ اُن بیکھرے کے متعلق اور خصم کی دلیل کی دلالات اس کے مدعی پر ہے لہٰذا متعلق کی دلیل کا اس کے مدعی پر دلالات تسلیم کرنے سے اس کے مدعی کو تسلیم کرنا لازم نہیں آتا اس پر اب ایک تقدیر ہے جو اس کو پہنچنے والوں پر دلیل سے حاصل ہے معلم کے والوں کی تقدیر ہے تو اس کو حاصل نہیں ہندا اس اُن کو تسلیم کرنے سے دوستی کی تقدیر ہے لازم نہ آئیگی اپنے اب کوئی قبایل پریدا نہ ہوگی

النقد ونقد مفهوم التسلیم تدرج في النفق

ترجمہ ۱۔ (لیکن) دوسری تقدیر پر (سائل کے دلیل کا منع اور نفی میں حصہ لازم آئے گا) اور آپ پر نفی نہ رہے کہ دو حصہ لازم آئیں گے البتہ میں اس بات پر لیکن جب مقدمہ تسلیم کی صورت میں ہو تو لازم ہنسیں آئے گا کیونکہ اس وقت یہ جائز ہے کہ معارفہ نہ وجود میں تسلیم کے ساتھ مزیدادہ سے مزیدادہ یہ ہے کہ معارفہ نہ وجود میں تسلیم کے ساتھ غیر قردن سے نفی میں داخل ہو جائے گا۔

**العشرت** حج، سے بیانہ کن یلزام، ماقبل میں اول کور دکیا گیا اور دوم کو اظہر کر کر ترجیح دیا لیکن پھر میں  
دوم کو اظہر ہونے کو رد کیا جاتا ہے کہ اس ایک مسئلے متعلق اسی دلیل کو تسلیم کرنے اگر شرعاً قرار نہ دیا جائے تو اس  
سے بھی ایک خالی الازم تسلیمی کر سکیں کا وظیفہ صرف نقض و منع درد میں مخفف ہو گا حالانکہ اس کا وظیفہ درد میں نہیں  
 بلکہ تن میں مخفف ہوتا ہے درد تو وہی مذکور ہیں نقض و منع اور تسلیم اعاذه ہے کیونکہ تسلیم کے شرعاً سونکی نقڈ  
 پر اس ایک سوال کا معنی یہ ہو کہ اس اپ کی دلیل قابل استدلال نہیں۔ ظاہر ہے وہ معارفہ نہیں بلکہ نقض ہے کیونکہ نقض  
 لکھتے اسی ابطال دلیل کو وجہ بیان لاوجو درست ہے۔

قوں لا یخفی علیک، متن میں جو رد نہ کر رہے ہیں یہ اس کا جواب ہے کہ اس اکی کے دل پیغہ کا درود میں مخفف لہذا اس وقت لازم ہوتا ہے جبکہ عدم شرعاً سے مراد یہ ہو کہ اس اکی کیسے عدم تسلیم شرعاً ہے اور اگر مراد یہ ہو کہ تسلیم بالکل شرعاً ہمیں سے نہ وجود کے اعتبار سے اور زندہ عدم کے اعتبار سے مطلوب اس کا یہ کہ زندہ عدم شرعاً ہے اور زندہ عدم تسلیم پر اس تقدیر پر اس اکی دل پیغہ کا مخفف ہونا درود میں ہمیں بلکہ تین میں ہو گا کیونکہ اس کا معنی یہ ہو گا کہ اس اکی کیسے برقرار شرعاً ہے اور زندہ عدم تسلیم حرام ہے درہ واقع میں اس کو تسلیم کرے یا ان کرے پس اگر واقع میں اس کو تسلیم کرے تو درہ خاذ ہو گا اور واقع میں تسلیم نہ کرے تو لفظ ہو گا اپنی اکی کا دل پیغہ تین میں مخفف ہو جائے گا۔ زیادہ سے زیادہ یہ سچا

کہ معارضہ استدیم لفظ میں داخل ہو جائے گا اسیں کو فی حرج کیا جاتا ہے۔

وَمِنْ هُمْ هُنَا إِلَيْهِ وَمِنْ أَجْلِ عَدَمِ اشْتِرَاطِ التَّسْلِيمِ الْتَّزَمْ بِعِصْمَهُ لِقْرَبِهِ مَا لَقَأَ أَعْمَمُ وَمِنْ يَكُونُ مَعَارِفَهُ فِيهَا مَنَا قَضَيَهُ وَمِنْ أَنْ يَكُونُ مَعَارِفَهُ خَالِفَهُ لَمْ يَرِقْ الْقَنْفِيْهُ بَلْ يَقَالُ لَوْكَانْ دَلِيلَكَمْ تَحْمِيْعٌ وَقَدْ ثَبَّتْ صَحِحًا الْمَابِيْصِدَقَ مَا يَنْتَفِي مِنْ لَوْلَهُ لَكَ عَنْدَهِ دَلِيلٌ يَدْلِيْلٌ عَلَى صَدَقَهُ

**ترجمہ** — (اور اسی وجہ سے) یعنی تسلیم کو شرط قرار دینے کی وجہ سے (بعض علماء نے مطلب اُن لفظوں پر معارضہ کا تسلیم کیا ہے) عام ہے کہ اس بات سے کہ معارضہ فیہا مانا قفسہ ہو اور اس بات سے کہ معارضہ خالقہ ہو (لفظ کے طریقہ سے) بایں مژوہ کجا جائے کہ اگر آپ کی دلیل جس مقدمات کے ساتھ صحیح ہو تو وہ امر صادق تر ہے کہ جو اس کے مذکور کے منافی ہو لیکن میکہ پاس ایک ایسی دلیل ہے جو اس کے حداق پر دلالت کرتی ہے۔

**تشریح**، قولہ اسی اجل، متن میں جو ہم نا اسم اشارہ ہے یہ اس کے مثار الیہ کو بیان کیا گیا ہے اکثر ارالیہ عدم اشتراط تسلیم ہے اور متن میں مطلب اسے جو معلوم مستفادہ ہے اسکی وضاحت اعم من ان یکوں الخ سے کی گئی ہے کہ اس سے معارضہ کی دو تمہوں کی رفت اشارہ ہے کہ اکیل کیلئے معلل کی دلیل کو تسلیم کرنا اگر شرط لازم تو وہ عام ہے واقع میں اسکی تسلیم ہے یا نہیں اگر تسلیم ہے تو وہ معارضہ خالقہ ہو گا اور اگر واقع میں اسکی تسلیم نہیں تو وہ معارضہ فیہا مانا قفسہ ہو گا۔

**قولہ** بَلْ يَقَالُ :— یہ بیان ہے لفڑی معارضہ کی صورت کا کہ اگر آپ کی دلیل جس مقدمات درست ہو جائے تو اس کے مذکور کا منافی صادق تر ہوتا حالانکہ میکہ پاس ایک ایسی دلیل نہ ہو جو دلیل کے مذکور کے منافی پر دلالت ہے۔

وَقَبْلِ الْمَعَارِفَةِ كُلِّ الْقَطْعَيَاتِ أَيْ أَدَلَّهُنَّ الْعُقْلَيَّةُ وَالنَّقْلَيَّةُ الْيَقْنَيَّةُ رَاجِعَةٌ إِلَى النَّقْفِ لَا مَتَّاعٍ اجْتَمَاعٍ لِلْقَطْعَيَاتِ  
الْمَتَّافِدُّينَ بِجَبِيلِ الْفَسِ الْأَمِ وَسَبِيلِ الْمَذَنِ كُلُّ مَعَارِفَتِهِ فِيهَا النَّقْفُ وَإِنَّمَا سُمِّيَتْ مَعَارِفَتُهُ فِيهَا النَّقْفُ  
وَلَمْ يَكُنْ نَقْفًا فِيهَا مَعَارِفَتٌ لَا نَقْفَ الْمَعَارِفَةَ صَرِيحَةٌ وَالنَّقْفَ صَنْفٌ وَالصَّنَافِيَّاتُ لَا تَعْتَدُ دُونَ النَّقْلَيَّاتِ  
النَّقْلَيَّةِ كَالْقِيَاسِ الْعَقْلَيِّ ثَانِهِ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ الْقِيَاسِيَّنْ خَطَأً بِجَبِيلِ الْفَسِ الْأَمِ وَيَعْلَمُ  
الْقِيَاسُ الصَّوابُ فَلَا حَاجَةٌ إِلَى القَوْلِ بِرَجْوِهِ إِلَى النَّقْفِ۔

**ترجمہ** — (اور بعض علماء نے کہہ کر معارضہ قطعات میں) یعنی دلائل عقلیہ و نقلیہ یعنیہ میں (لفظ کی طرف راجح ہے) کیونکہ دو قطبی متناقض کا اجتماع باعتراف نفس الامر کے حوالے ہے (اور مذکور کا (نام معارضہ فیہا مانا قفسہ کہا

جاتا ہے) اور معارفہ فیہا متعارفہ نام رکھا گیا متعارفہ فیہا متعارفہ نہیں اس کی وجہ یہ کہ معارضہ متعارفہ نہیں ہے اور نتفع  
متعارفہ اور صفات متعارفہ نہیں ہوتے (ذکر تقلیدیات) تلفیز (ہیں) جیسے قیاس فتنی کہ جائز ہے دو قیاسوں میں سے ایک نفس  
الامر کے اعتبار سے خطا ہوا اور تیاس غلط قیاس صحیح کے معارضہ ہوا پس اس کو نتفع کی طرف رجوع کے قول کی کوئی  
ضرورت نہیں ۔

تفسیر حجۃ ۔ بیانہ قبل المعرفۃ ۔ بینی دلائل قطعیہ خواہ عقلیہ ہوں یا تقلیدیہ شدًا آیات مکمل یا خبر متواریں  
میں معارضہ نہیں ہوتا البتہ ان کے اندر جو معارضہ ہے وہ نتفع اجمالی کی طرف رجوع کرتا ہے شرح میں الدلائل العقلیہ اور  
سے من میں تعلیمات کے معنی کی وجہ احتدلت ہے اور اس امر کا بیان بھی کہ تعلیمات صفت ہے اس کا مشہور درائل ہے  
جو عبارت میں مخدود فہم ہے ۔

قولہ لامتناع اجتماع اسرید دلیل ہے اس امر کی کہ درائل تعلیمیہ میں معارضہ نہیں ہو سکتا بلکہ وہ نتفع کی  
کافی رجوع کرے گا خلاصہ یہ کہ تعلیل اگر کسی چیز کو درائل تعلیمی کے ساتھ ثابت کرے اور اس کی نتفیض کو  
درائل تعلیمی کے ساتھ ثابت کرو گا اس سے نفس الامر میں دو قطعی لقیفہوں کا اجتماع لازم آتا ہے اور  
جوں کہ نفس الامر میں دو قطعی لقیفہوں کا اجتماع میں ہوتا ہے اسے تعلیمات میں معارضہ نہیں ہو سکتا البتہ وہ نتفع  
کی کافی رجوع کرے گا لیکن اس کا معنی یہ ہو گا کہ اپنے ذمیں آبادی کو مستلزم ہے یا اس سے تخلف لازم آتا ہے اور  
ضرورت مذکورہ میں مختلف ہے چونکہ دلیل دعویٰ سے مختلف ہے اسے کہ اس کی نتفیض کو ثابت کرتا ہے  
بیانہ و تسمیہ ۔ یعنی تعلیمات میں جو بظاہر معارضہ ہوتا ہے اسکو معارضہ فیہا نتفع کہا جاتا ہے اور  
مذکور کی تقدیر سے جواب ہے اس سوال کا کہ یہی فعل چہول ہے جس کا نائب فال ہو گا یہ جو معارضہ کی طرف باعث  
ہے لیکن غیر مرخص کے وظائف نہیں کیونکہ غیر مرخص کرے اور درجہ ہونت لہذا اسمی کے بجائے اسمی کہنا چاہیے جواب یہ کہ معارضہ  
بہانہ مذکور کی تاویل میں ہے اور مذکور چوں کہ مذکور ہے اسکے غیر مرخص کے وظائف باعث ہے ۔

قولہ اناس سیت ایہ جواب ہے اس سوال کا کہ تعلیمات میں جو بظاہر معارضہ ہوتا ہے اسکو معارضہ فیہا  
النتفع کیوں کہا؟ اس کا بریکس نتفع فیہا معارضہ کیوں نہیں کہا؟ جواب یہ کہ معارضہ جوں کا اسیں صراحتہ ہوتا ہے اور نتفع  
ضمناً اسے فراہم کے اعتبار سے اسکو معارضہ فیہا نتفع کہا گی اور نتفع فیہا معارضہ نہیں ۔

بیانہ دون تعلیمات ۔ اور بیان ہوا کہ درائل قطعیہ خواہ عقلیہ ہوں یا تقلیدیہ ان میں معارضہ نہیں ہوتا  
بلکہ وہ نتفع اجمالی کی طرف رجوع کرے گا اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ درائل تقلیدیہ کی ایک قسم قطعیہ بھی ہے اور

و تلقیہ کے متاثر اور گذرا کار ان میں معارفہ نہیں ہوتا اور تلقیہ کی درستی قسم نہیں کی جاتی ہے اور تلقینیہ میں حقیقتیہ معارفہ سوسکاتا ہے پس اسیں لفظ اجاتی کیلف رجوع نہیں کیا جاتا گا چنانچہ قیاس ملہی میں ایک قیاس تھے ایک سکھ نسبت کیا جاتا ہے اور دوسرے قیاس سے اسکی تعریف کو ثابت کیا جاتا ہے پس یہ معارفہ ہے جو نکلے نفس الامر پر یک قیاس عمل طور پر گالا اور دوسرے قیاس صبح ہو گا جو اس کا معارفہ من ہے۔

معارضةٌ فيها التضليل

**ترجمہ:** — (اور یعنی عمار نے کہا کہ وہ) یعنی معارضہ فیہا النفق اور حنیر کو مدد کر اس وجہ سے لایا گیا ہے کہ  
معارضہ صدر ہے جو نزکور کی تاویل میں ہے (اور معارضہ بالقلب درلوزن ہم مثل ہیں) یعنی درلوز شریک ہیں مادہ  
حقیقت میں (اور متغیر ہے) ان درلوزن کے درمیان (بالاعتبار پس اس اعتبار سے کہ وہ مستدل کی درلیک کو  
تاریخ سے پرل دیتا ہے قلب نام رکھا جاتا ہے اور اس اعتبار سے کہ وہ نقطی کے معنی کو مستفی ہے معارضہ

فیہا الفقہ نام رکھا جاتا ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ معاشر صنہ فہرما الفقہ اور معاشر اللہ بالقلب اُپس میں  
لشونی ہے۔ بیانہ قتل ہو۔ لیکن علام ائمہ کا معاشر صنہ فہرما الفقہ اور معاشر اللہ بالقلب اُپس میں  
دو نمونہ مثال ہیں لیکن ماہیت دھیقت میں دو نمونہ تحریک ہیں لیکن دو نمونہ حقیقت میں ایک ہیں اپس ان کے  
روضیان اتحادِ ذاتی اور تغاییرِ اعتباری ہے اور رای معاشر اللہ سے متن میں علم کے مرچ کو پہیان کیا گیا ہے کہ اس کا  
مرچ معاشر صنہ فہرما الفقہ ہے کیونکہ کلام اسی میں جاری ہے۔

قولہ تذکرہ اپنے یہ جواب ہے اس سوال کا کہستن میں چھو کام جمع معارفہ کو فرازد یا گیا ہے حالانکہ نیم جمع کے مطابق لہین کیونکہ غیر نذر کہے اور مرجع موئٹ ہے جواب یہ کہ معارفہ اگرچہ موئٹ ہے لیکن وہ مذکور تاویل میں ہے اور مذکور تاویل ہے وہ نذر کہے اسلئے غیر نذر کی بیان کی گئی۔

**قوسہ ای مشتار کاں:-** یہ اشارہ ہے اس امر کی طرف کہ متن میں جو اخوان ہے اس سے مراد اس کا  
حقیقی معنی بھائی نہیں بلکہ مجازی معنی یعنی درجنوں کا شریک ہونا ماہیت و حقیقت ہیں اور لفظ بینھما کی تقدیر سے  
ہے اشارہ ہے کہ تغایر در چیزوں کے درمیان ہی ہوتا ہے۔

**قوله** قباعتبار اتفاہ۔ یعنی معارضہ فیہا المفہوم اور معارضہ بالقلب دردوں آپسیں مختار بالذرا  
ادمتقار بر بالاعتبار ہیں کیونکہ معارضہ میں اگر یہ لحاظ کیا جائے کہ وہ مستدل کی دلیل کو شاہد سے بدل دیتا ہے تو  
اس کو معارضہ بالقلب کہا جاتا ہے اور اگر یہ لحاظ کیا جائے کہ وہ المفہوم کے معنی کو شامل ہوتا ہے تو اس کو معارضہ  
فیہا المفہوم کہا جاتا ہے۔

**تتمہ ای ہذہ تتمہ ایجٹ اسایع تردود بعضہم فی جواز المعارضہ علی المعارضہ و فی جواز المعارضہ**  
**بالبداعۃ والدلیل علی البدیعی والمعین بدلاعۃ بالدلیل هذہ اربعۃ اقسام المعارضہ**

**ترچھہ:** (تتمہ) یہ تتمہ ہے ساتویں بحث کا (بعض علماء نے تردید کیا ہے) معارضہ علی المعارضہ کے جواز میں اور  
معارضہ بالبداعۃ اور دلیل علی البدیعی اور مین بالدلیل کے جواز (میں) یہ چار قسمیں ہیں معارضہ کی ای

**تشريع:** — **قولہ ای ہذہ:** یہ اشارہ ہے دو امر کی طرف ایک یہ کہ متن میں تتمہ خبر سے بدروم  
مبتدأ مخدوف کی اور دوسرا امر جواب ہے اس سوال کا کہ یہ تتمہ ہے کتاب کا حال اس کے اس کی چند صحیح کا بیان باقی ہے  
جواب یہ کہ یہ تتمہ کتاب کا نہیں بلکہ ساتویں بحث کا ہے۔

**بيانہ تردود بعضہم:** یعنی متن میں معارضہ کی چار قسمیں مذکور ہیں! شرح میں پانچ! بعض علماء کو  
ان کے جواز و عدم جواز میں تردود واقع ہے ہر ایک کی دلیل اور اس کی مثال آگے مذکور رہے۔

**قولہ ہذہ اربعۃ:** یعنی متن میں جو معارضہ کی چار قسمیں مذکور ہیں وہ یہ ہیں (۱) معارضہ علی العارفہ  
(۲) معارضہ بالبداعۃ علی الحكم البدیعی (۳) معارضہ بالدلیل علی البدیعی البدیعی (۴) معارضہ بالبداعۃ علی الحكم المبنی  
بدلاعۃ بالدلیل۔ شرح میں ایک قسم بھی مذکور ہے معارضہ بالبداعۃ علی الحكم المبنی بدلاعۃ بالدلیل۔ اگر ہر کوئی  
کی تفصیل شرح میں مذکور رہے۔

**الاول معارضہ بالبداعۃ علی البدیعی ای علی الحكم الذی یذرعی المدعی بدلاعۃ بان یقول العارف ما**  
ادعیم بدلاعۃ بان یکتھی خلاف بدلاعۃ بدلاعۃ العقل غیرہ تسلی معارضہ باعتبار ان المدعی و ان  
لحر عقرض الدلیل المدعی لکن دعوی بدلاعۃ عجزۃ اقامۃ الدلیل کا نہ قال هذا الحکم ثابت لانه  
بدیعی فتجوز للسائل ان یقول تقویت هذہ الحکم ثابت لانه بدیعی والثانی المعارضہ بالبداعۃ  
علی البدیعی المبنی بدلاعۃ بالدلیل مثل ان یقول المدعی هذہ الحکم بدیعی کافہ من المحسوس  
فینیکو السائل خلاف هذہ الحکم ثابت بالبداعۃ فدعوی المفہوم البداعۃ عجزۃ اقامۃ الدلیل

ترجمہ:- پہلی قسم معارضہ بالبدائتہ ہے بد بھی پر یعنی اس حکم پر کہ مدعا جسکی بد بھی ہونے کا دعویٰ کرے ہے اسی کو معارضہ کہے کہ جس کی بد ابانت کا اپنے لوگوں نے دعویٰ کیا ہے بد ابانت عقل اس کی بد ابانت کے خلاف کا تلقافہ کرتی ہے اس کا نام معارضہ اس اختبار سے رکھا جاتا ہے کہ مدعا اگرچہ مدعا کی دلیل کا تصریح نہیں کرتا میکن اس کا دعویٰ بد ابانت اقامت دلیل کے نزول میں ہے گویا اسکی ریکھا کہ یہ حکم ثابت ہے کیونکہ وہ بد بھی ہے پس اسکی کیلئے یہ کہنا جائز ہے کہ اس حکم کی تفیض ثابت ہے کیونکہ وہ بد بھی ہے دوسری قسم معارضہ کی معارضہ بالبدائتہ ہے اس بد بھی پر کہ جس کی بد ابانت دلیل سے داعی ہے مشاہد میں یہ کہا کہ یہ حکم بد بھی ہے کیونکہ وہ محروسات سے ہے اس کا دعویٰ کہ گا۔

اس حکم کا خلاف بد ابانت سے ثابت ہے اس ختم کا دعویٰ بد ابانت اقامت دلیل کے نزول میں ہے۔

**تَشْرِيحٌ**۔ قولہ الا دل اثر حکم کے حافظے اگرچہ پہلی قسم ہے میکن متن کے حافظے پہلی قسم معارضہ علی المعارضہ وہ یہ کہ مدعا کے دلیل کے ساتھ اپنادعویٰ ثابت کیا ہے اور اس اتنے دلیل سے مدعا کے دعویٰ کی تفیض کو ثابت کیا پھر مدعا نے سائل کی تفیض کی تفیض کو دلیل کے ساتھ ثابت کیا اور اس اتنے دلیل کی تفیض ہی تو مدعا کا دعویٰ کہے۔

**قولہ المعارضہ بالبدائتہ**۔ مشرح کے حافظے سے پہلی قسم معارضہ بالبدائتہ ہے اور وہ یہ کہ بد بھی مخفف کا دعویٰ کے حکم کے بد بھی ہونے کا دعویٰ کیا ہے معارضہ اس پر معارضہ کرتے ہوئے یہ کہے کہ اپنے جس حکم کے بد بھی ہونے کا دعویٰ کیا ہے بد ابانت عقل اس کے خلاف کی بد ابانت کا مقتضی ہے۔

**قولہ فهمذہ تسری**۔ یہ جواب ہے اس حوالہ کا کہ معارضہ میں مدعا اور سائل درلوں کی طرف سے الگ الگ کے مدعا کے خلاف دلیل پیش کیا جاتا ہے اور یہاں ایک دوسرے کے مدعا کے خلاف بد ابانت کا دعویٰ ہے اسی طرح کہا ہوا حکم ثابت لہذا یہ معارضہ نہیں جواب یہ کہ بد ابانت یہاں نزول دلیل ہے اسٹلے کہ یہ کہا جائے گا کہ مدعا نے اسی طرح کہا ہوا حکم ثابت لانہ بد بھی اس لانہ بد بھی بھی نزول دلیل ہوا تو اس طرح کجھا جائے گا کہ اس کے جواب میں سائل نے یہ کہا کہ تفیض نہ ہے لانہ بد بھی تو اس لانہ بد بھی بھی نزول دلیل ہوا جوں کہ جب درلوں کا دعویٰ بد ابانت دلیل کی طرح ہو تو جائز ثابت لانہ بد بھی تو اس لانہ بد بھی بھی نزول دلیل ہوا جوں کہ جب درلوں کا دعویٰ بد ابانت دلیل کی طرح ہو تو جائز ثابت کا دعویٰ بد ابانت بھی معارضہ ہے۔

**قولہ والثانی المعارضہ**۔ متن کے حافظے یہ تسری قسم اور مشرح کے حافظے سے دوسری قسم معارضہ علی البدائی المیں ہے یعنی وہ ہے جس کی بد ابانت کا مدعا دلیل کے ساتھ ثابت کرے اور معارضہ اس پر بد ابانت کے ساتھ معارضہ کرے جنابخہ مدعا نے دعویٰ کرتے ہوئے یہ کہا کہ نزول حکم بد بھی چھرا اس کی بد ابانت کو دلیل کے ساتھ

ثابت کر سکتے ہوئے کہا کہ لازم من المعارضات اور یہ معارضات بھی جو نکہ بات ہو جائی ایک قسم ہیں جس سے حکم جدید ممکن ہے، یعنی اس کا باب بھی ہونا ثابت ہو گیا اپنے اعلیٰ معارضہ میں اس طرح معارضہ کرے گا کہ خلاف اس نہایا حکم ثابت بالبدالہی مگر اس پر کوئی دلیل نہ دے تو یہاں بھی بڑی کادی عویضی بناحت دلیل قائم کرنے کی لارج ہے پس یہ بھی معارضہ سمجھی ہوئے۔

وَأَنْقَلَهُ الْمَعَارِضَةُ بِالدَّلِيلِ عَلَى الْحُكْمِ الَّذِي يَدْعُوا إِلَيْهِ بِدْعَتِهِ وَأَنْقَلَهُ السَّائِرُ لِنَادِلِيَّ بِيَدِهِ عَلَى خَلَافَتِهِ وَيَبْدِئُ الدَّلِيلَ وَالرَّاجِعَةَ الْمَعَارِضَةَ بِالدَّلِيلِ عَلَى الْحُكْمِ الَّذِي يَبْدِئُ الْمَدْعَى بِدْعَتِهِ بِالدَّلِيلِ كَمَا إِذَا قَالَهُ الْمَدْعَى هَذَا الْحُكْمُ بِدْعَتِهِ لَا فَدَاءُ مَشَاهِدُهُ اسْتَيْقَنَ الْمَالِكُ

لِنَادِلِيَّ بِيَدِهِ عَلَى خَلَافَتِهِ هَذَا الْحُكْمُ

ترجمہ:- اور تیری قسم معارضہ کی وجہ معارضہ سے جو دلیل سے اس حکم پر ہو جو مدعی اس کی براحت کا دلکشی کرے جیسا کہ جب مدعی نے کہا کہ حکم بدر ہی ہے تو اس اعلیٰ نکہ کا کہ سارے لئے دلیل ہے جو اس کے خلاف پر دلالت کرتے ہے اور دلیل کو بیان کرتا ہے اور جو تیز قسم معارضہ کی وجہ معارضہ سے جو دلیل سے اس حکم پر ہو کہ مدعی جسکی براحت کو دلیل سے بیان کرتا ہے جیسا کہ جب مدعی نے کہا کہ حکم بدر ہی ہے کیونکہ وہ از قبیل مشاہدات ہے سائل کے کہ سارے لئے دلیل ہے جو اس حکم کے خلاف پر دلالت کرتے ہے۔

لَمْ يَشْرُكْهُ - قَوْلُهُ وَالثَّالِثُ: يَرْبَغُنَ كَمَا تَسْعَى چِرْخَى اور شرح کے لحاظ سے تیری قسم معارضہ بالدلیل اور وہ یہ کہ مدعی نے جب حکم کی براحت کا دعویی کیا معارضہ اس پر دلیل کے ساتھ معارضہ کرے، چنانچہ مدعی نے کہا مذاکہ حکم بدر ہی تو سائل معارضہ اسپر بڑھنے کرے کہ سہاڑ پاس ایسی دلیل موجود ہے جو اس کے خلاف پر دلالت کرتا ہے اور اس اعلیٰ دلیل پیش کرے اسکی شالی یہ کہ مثلًا سلان مدعی نے یہ دعویی کیا کہ اعیان اور جو افراد کا ثبوت بدر ہی ہے تو وہ اسٹافی معارضہ اس پر اس طرح معارضہ کرے کہ اس کی نقیض ثابت ہے اور میرے پاس اس کی دلیل موجود ہے اعیان کو ثابت ملتے سے حال لازم آتا ہے۔

قَوْلُهُ وَالرَّاجِعُ: - يَرْبَغُنَ كَمَا تَسْعَى بِأَخْوَى اور شرح کے لحاظ سے جو تیز قسم وہ معارضہ ہے کہ مدعی نے اس حکم کی براحت کو دلیل کے ساتھ ثابت کیا اسی پر دلیل کے ساتھ معارضہ کرے مثلًا مدعی نے یہ کہا کہ مذاکہ حکم بدر ہی اور اس پر اسٹافی دلیل پیش کیا کہ وہ جو نکہ از قبیل مشاہدات ہے اور مشاہدات بھی بدر ہی کی ایک قسم ہے پس جب وہ حکم مشاہدات سے ہوا تو وہ بدر ہی ہوا اور سائل مالک اس پر اس طرح معارضہ کرے گا کہ مسیکر پاس ایسی دلیل ہے جس سے اسکے خلاف ثابت ہوتا ہے۔

فَهُنَّ الْأَقْسَمُ الْمُخْسَنُ لِلْمَعَارِفِيَّةِ مَرْدُونَ فِي جَوَازِهَا بِعِصْمِهِ وَقَالَ وَاهِي عَنْ جَانِبِهِ أَمَا الْأَوَّلُ فَلَادَهُ عِنْرُنَافِيَّ  
لَا نَذَرَ الْأَسْتَدَالِ الْمَدْعَى عَلَى الْمَطْلُوبِ بِإِدَلَيْ كَثِيرَةٍ وَالْمُخْضُمُ أَسْتَدَالِ عَلَى فَتْقِيَّهِ بِدَلِيلٍ وَاحِدٍ فَسَقَلَتْ  
فَلَكَ الدَّلَالُ مُنْ بَهْنَ الدَّلِيلِ وَلَا يَشَبَّهُ شَبَّهُ مِنَ الظَّرْفِينِ وَأَمَا اثَانِي فَلَادَهُ لَادَلَيْ فِي غَيْرِهِ مِنَ الْجَانِبِينِ  
وَكَذَّ الْأَثَالِثُ لَادَنَ الدَّلِيلُ الَّذِي أَقَامَهُ الْمَدْعَى إِنَّمَا يَشَبَّهُ عَلَى دُعَوَيِّ الْبَدَاهَةِ لَا عَلَى الْحُكْمِ

ترجمہ:- پس معارضہ کی یہ پانچوں صور کا ان کے جواز میں بعین علماء نے تردید کیا اور انہوں نے کہا کہ وہ جائز نہیں لیکن  
اول اسلئے کردہ فتح بخش نہیں کیونکہ جب مدعا مطلوب پر کثیر دلایوں سے استدال پیش کرے اور خصم اسکی فقیہ پر دلیل  
واحد سے استدال اپیش کرے تو وہ دلیل اس دلیل سے ساقط ہو جائیں گی اور طرفین سے کچھ بھی ثابت نہ ہوگا اور  
दوم اسلئے کہ وہ جانبین میں سے کسی میں کوئی دلیل نہیں اسی لارج سرم کردہ دلیل حسبی کو بدحلف نے قائم کیا اور دعویٰ بدلت  
پر قائم ہو گا حکم پڑھی۔

تَسْمِيرُ حِجَّةٍ:- قوْلُهُ فَهُنَّ الْأَقْسَمُ الْمُخْسَنُ لِلْمَعَارِفِيَّةِ، معارضہ کے پانچوں اقسام کو جن میں سے چار شرح میں مذکور  
ہوں اور ایک حصہ میں۔ ان کے جواز و عدم جواز میں علماء کا اختلاف ہے بعین نے ناجائز کا تول کیا ہے اور انہوں نے  
ان کی دلیلیں بھی پیش کی ہیں شرح میں ان کی دلائل کو بیان کر کے ان کا رد بھی بیان کیا گیا ہے۔

قَوْلُهُ أَمَا الْأَوَّلُ:- قسم اول جو معارضہ علی المعارضہ ہے وہ ناجائز و ممنوع اسلئے ہیکدہ فتح بخش نہیں  
کیونکہ مستدل نے جب مطلوب پر ادا کثیرہ سے استدال اپیش کیا اور خصم وسائل نے اسکی فقیہ کو ایک دلیل سے  
ثابت کی تو اسکی دلیل سے مدعا کے ادله کثیرہ باطل ہو گئے اور مدعا کی دوسری دلیل بھی اسکی جو فقیہ  
مدعا کیلئے ثابت کیا تھا وہ بھی ساقط و باطل ہو گئی پس اسکی و مدعا میں سے کسی کو بھی فائدہ نہیں ہوا۔

قَوْلُهُ وَأَمَا الْثَالِثُ:- قسم دوم جو معارضہ بالبداهتہ علی البداهتہ ایکم البداهتی ہے وہ ناجائز و ممنوع اسلئے ہے اس کا  
نکدیر پر جانبین میں سے کسی سے بھی دلیل نہیں ہوتی جبکہ معارضہ میں جانبین سے دلیل ہوتی ہیں یعنی حل قسم سوم کا  
جو عوارض بالبداهتہ علی البداهتہ ایکم ہے اس میں بھی جانبین میں سے کسی سے بھی دعویٰ و حکم پر دلیل نہیں ہوتی کیونکہ  
مدعا نے جو دلیل قائم کیا ہے وہ دعویٰ بداهتہ پر ہے دعویٰ و حکم پر کوئی دلیل نہیں اس وجہ سے یہ بھی ناجائز ہے۔

وَأَمَا الرَّابِعُ فَلَادَهُ لَادَلَيْ فِي جَانِبِ الْمَدْعَى وَكَذَّ الْخَامِسُ لِمَاؤْ كَرَنَ اَمَنَ اَنْتَهَا اَنِ الدَّلِيلُ عَلَى دُعَوَى  
الْبَدَاهَةِ لَا عَلَى الْحُكْمِ وَأَنَّ تَامِلَتْ فِيمَا ذُكِرَ فَامَنَ تَفْصِيلُ الْأَقْسَامِ الْمُخْسَنَةِ وَظَهَرَ لَكَ وَجْهُ جَوَازِهَا اَمَّا  
وَجْهُ جَوَازِ الْأَوَّلِ فَهُوَ اَنَّهُ لَا عَارِضَ الدَّلِيلِ اَثَانِي لِلْمُعْلَلِ دَلِيلٌ مِنَ الْمَعَارِضِ بَقِيَ دَلِيلُهُ الْأَوَّلُ سَالِمًا

عن المعاشر صفتہ فاحسن اتنا ملے دیقطنم لکھت

ترجیح: — اور یعنی چہارم اسلئے کہ وہ مدعا کی جانب میں کوئی دلیل نہیں اسی طرح پنجم اس وجہ سے جو تم  
نے بیان کیا کہ دلیل قائم کرنا دعویٰ براحت پر ہے حکم پر نہیں اور اگر آپ ان امور میں غور کریں جن کو ہم نے اقسام ختم کی  
تفصیل میں بیان کیا تو آپ کیسے اس کے جواز کی وجہ ظاہر ہو جائے گی لیکن اول کے جواز کی وجہ تودہ جب معاشرن کو ہم  
محبل اول کے معاشرن ہو جائے تو اس کی دلیل اول معاشرن سے سالم ہو کر باقی رہے گی پسی آپ اپنی طرح تامل کریں  
تار آپ کیسے حق ظاہر ہو جائے۔

تشريح۔ قولہ واما الرابع: — چوتھی قسم جو معاشرنہ بالدلیل علی المدعی البذری ہے وہ ناجائز و ممنوع  
اسلئے یہکہ اس میں دلیل مرفق سائل کی جانب سے ہوتی ہے مدعا کی جانب سے مدعا و حکم پر کچھ بھی دلیل نہیں ہوتی  
یہ حال پانچوں قسم معاشرنہ بالدلیل علی المدعی الذی میں المدعی براحتہ الدلیل کا ہے کہ اس میں بھی مدعا کی جانب سے  
دعویٰ و حکم پر دلیل کو بھی نہیں ہوتی البتہ دعویٰ براحتہ پر دلیل ہوتی ہے اسلئے یہ بھی ناجائز ہے۔

قولہ وان تملیت: — براشارة ہے معاشرنہ کی پانچوں اقسام کے عدوم جواز کے رد کی طرف کہ اگر ان پانچوں  
اقسام کی تفصیل پر غور کیا جائے تو ان کے جواز کی وجہ بعلوم ہو جائیگی لیکن اول کی وجہ تو اس کے شرح میں مذکور ہے  
لیکن دوم کی وجہ یہ کہ اس کے ناجائز ہونے کی وجہ چونکہ جا نہیں سے دلیل کا نہ ہونا مذکور ہوتی اسلئے اس کا جائز ہونا  
اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ براحتہ بزرگ دلیل ہے اسی طرح سوم کے ناجائز ہونے کی وجہ یہ مذکور ہوتی کہ وہاں بھی  
جو نکتہ دعویٰ کی براحت پر دلیل ہے حکم اور دعویٰ پر نہیں اسلئے اس کا جائز ہونا اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ دعویٰ کی  
براحت پر دلیل اصل میں دعویٰ پر دلیل ہے پس یہ معاشرنہ بھی درست ہے۔ اسی طرح چہارم کے ناجائز ہونے کی  
وجہ چونکہ مدعا کیطرف سے دلیل کا نہ ہونا مذکور ہوتی اسلئے اس کا جائز ہونا اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ دعویٰ براحت  
بھی اصل میں دلیل کی مثال ہے اسی طرح پانچوں قسم کے ناجائز ہونے کی وجہ یہ مذکور ہوتی گہ یہاں بھی چونکہ دعویٰ براحت  
پر دلیل ہے دعویٰ پر دلیل نہیں اسلئے اس کا جائز ہونا اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ دعویٰ براحت پر دلیل حقیقتہ۔

قولہ اما وجہ جواز الاول: — یعنی پہلی قسم جو معاشرنہ علی المعاشرنہ ہے اس کے جواز کی وجہ اسی طرح  
بیان کی جاتی ہے کہ اس قسم میں مدعا کم سے کم دو دلیلیں دینکریں تو مدعا کی دوسری دلیل یا بقیہ دلائل سائل کا  
دلیل سے معاشرن ہوتی ہیں اور مدعا کی پہلی دلیل درست رہ جاتی ہے جس سے کم سے کم مدعا کو درست

ہو چتا ہے کہ سالم دلیل سے اس کا مدعی ثابت ہو جاتا ہے پس ایک ہنادرست نہ ہوگا کہ معارفہ علی المعارضہ میں جانی میں سے کسی کو فائدہ نہیں ہو چکتا۔

وَالْحَقُّ جُوازٌ لَا إِلَى جُوازٍ مَا تَرَدَّدَ فِيهِ الْعُبُّ وَمَنْهُ إِلَى مِنْ أَجْلِ الْجُوازِ الْمُذَكُورِ إِذْ عَوَّا إِلَيْهِ أَهْلُ الْمَنَاظِرِ

إِنَّهُ إِلَى اشْتَانٍ إِذَا عُوْرَضَ الْبَدْنَ بِعَيْنِ الْبَرْهَانِ كَانَ ذَلِكَ الْبَرْهَانُ الْحَقُّ بِالاعتبارِ كَانَ تَقْلِيَّاً إِلَيْهِ أَكَانَ الدَّلِيلُ

الْتَّقْلِيَّ إِذَا عُوْرَضَ بِالْعُقْلِيَّ كَانَ الْعُقْلِيَّ حَقُّ بِالْعَقْبَوْلِ وَالْاعْتَبَارِ فِي جَمِيعِ الْأَوْقَاتِ إِلَّا إِذَا فَادَ الدَّلِيلُ

الْعَقْطَعُ مُثْلُهُ كَمَا يَكُونُ مُعْكَداً مِنَ الْقُرْآنِ أَوْ الْحَدِيثِ التَّوَابِرِ

**ترجمہ:** — (اور حق اس کا جائز ہونا ہے) یعنی اس کا جائز ہونا جسمی بعین لوگوں نے تردید کیا ہے (اوڑا ہے) یعنی جواز مذکور کی وجہ سے (انہوں نے دعویٰ کیا) یعنی اصل مناظر نے (کہ جب بدی ہی کا برھان کے ساتھ معارضہ کیا جائے تو وہ) یعنی برھان (احق بالاعتبار ہو گا) تقلیٰ کی طرح (یعنی جس طرح دلیل تقلیٰ کو جب (عقلیٰ کے ساتھ) معارضہ کیا جائے تو عقلیٰ احق بالقبول ہو گا اور تمام اوقات میں معتبر ہو گا (مگر جب فائدہ دے) دلیل (تقلیٰ یقین کا) مسئلہ یہ کہ وہ حکم ہو قرآن یا حدیث متواتر سے۔

**تہمت** ۔۔۔ **بِيَانَهُ وَالْحَقُّ جُوازٌ** ۔۔۔ ما قبل میں یہ لگزرا کہ بعین علماء نے معارضہ کے اقسام کے جواز میں تردید کیا ہے لیکن اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ حق ان کا جائز ہونا ہے اور شرح میں ای جواز ماتردد کی تقدیر سے جواب ہے اس سوال کا کہ معارضہ کے اقسام پارچے ہیں جو حکم میں وراثت کے ہے پس اس کیلئے جواز کے بجائے جواز حامونٹ کی ضمیر بیان کرنا چاہیے تاکہ ضمیر صحیح کے مطابق ہو جائے جواب یہ کہ جواز میں ضمیر مجرور کا مردح اقسام مذکورہ نہیں بلکہ لفظاً ملپتے جو مذکور ہے اگرچہ اس سے مراد اقسام مذکورہ ہیں پس ضمیر صحیح کے مطابق ہے۔

**قوکہ** ای من اجل الجواز: اس سے اشارہ ہے دو امر کی طرف، ایک یہ کہ منہ میں ضمیر مجرور کا مردح جواز مذکور ہے دوسرا یہ کہ منہ میں لفظاً من سبب کیلئے آیا ہے۔

**بِيَانَهُ اخْوَارُ اوْ بَرْهَانُ** کیا گیا کہ معارضہ کی مذکورہ پاکوں اقسام کے جواز و عدم جواز میں بعین علماء کا تردود ہے پھر یہ بیان کیا کہ جواز حق ہے اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ جو نکہ معارضہ کی مذکورہ پاکوں اقسام میں جواز ہے اسے مناظر نے یہ دعویٰ کیا کہ اگر کسی نے کسی جیزی کی پرداشت کا دعویٰ کیا اور اس میں اس کے خلاف کو برھان یعنی دلیل عقلیٰ و قطعیٰ سے ثابت کی تو وہ برھان احق بالاعتبار ہو گا جو نکہ دلیل عقلیٰ و برھانی میں خطا رہیں ہوتی البتہ بدراحت میں خطا رہ سکتی ہے۔

**قولہ ای کمان الدلیل:** متن کے اندر کا نقلی میں جو تشبیہ ہے اس عبارت سے اس کی صورت یہاں کی جاتی ہے کہ دلیل نقلی سے جس طرح اگر کوئی دعویٰ ثابت کرے اور سائل دلیل عقلی سے اس کا معارضہ کر رہا وہ دلیل عقلی حق بالاعتبار ہو گا اسی طرح برهانی بھی حق بالاعتبار ہو گا البته دلیل نقلی اگر قرآن کریم کی آیات حکمات سے ہو یا احادیث متواترہ سے تو اب حق بالاعتبار دلیل نقلی ہو گا دلیل عقلی نہیں اور شرح یہاں جمع الاقوام سے مستثنی منہ کو بیان کیا گیا ہے۔

**تبصرۃ المراد بخلاف المدلول** المعابری مفہومہ ای المعارضۃ ما یتناول النقیص والاخنف من المتفق  
و المساوی لذوق الاول کما اذا استدال الحکیم علی ان العالم قد ہے واستدال المتکلم معارضہ اعلیٰ آنہ  
لیں بقدیم و انشائی کما استدال الشافعی رحمہ اللہ علی ان الترتیب فی الوهود ضروری و استدال الشافعی  
معارضہ اعلیٰ آنہ سنتہ و انشائی کما استدال الحکیم علی ان الجسم صرکب من الظیول والصور کہ واستدال

**المتکلم معارضہ اعلیٰ آنہ مرکب من الاجزاء التي لا يتجزئی**

**ترجمہ:** — (تبصرۃ سراد خلاف مدلول سے) جو معبر ہے (اس کے بغیر) یعنی معارضہ کے مفہوم (میں وہ ہے جو شامل ہر نقیص اور) نقیص سے (اخنف اور اس کے مساوی کو) پس اول جیسے کسی فلسفی نے اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ اس قدم ہے اور متکلم نے معارضہ ہو کر اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ وہ تقدیر ہے اور دروم جیسے ارشاد فی رحمۃ الرشد نے اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ ترتیب و صور میں فرض ہے اور حنفی نے معارضہ ہو کر اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ وہ سنت ہے اور سوم جیسے کسی فلسفی نے اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ جسم صیولی و صورت سے مرکب ہے اور متکلم نے معارضہ ہو کر اس امر پر استدالاں پیش کیا کہ وہ اجزاء التي لا يتجزئی سے مرکب ہے

**تفسیر صحیح:** — بیانہ تبعیہ، — تبصرۃ بروزن تحریرہ معدود ہے باب تفصیل کا جو متعین مبھرا سم فاسد ہے اور متعین اسم غنول بھی مکن ہے اور ریجھی اصحاب میں مجاز فی الاسناد ہو۔

**بیانہ المراد بخلاف:** معارضہ سے متعلق کچھ چیزیں چونکہ محتاج بیان تھیں اسکے لیے یہاں اُن کو پیش کیا جاتا ہے کہ مقابل میں معارضہ کی تحریف میں یہ کہا گیا تھا کہ اسکی مدعی کے مدلول کے خلاف دلیل پیش کرتا ہے اور مدلول کے خلاف سے مراد ہے کہ اسکی مدلول کی نقیصہ برداشی دے یا مدلولوں کی نقیصہ کے اخض پر دلیل دے یا مدلول کی نقیصہ کے مساوی پر دلیل دے تھیوں کی مثالیں فالاول و انشائی و انشائی سے اسکے تصریح میں مذکور ہے۔

**قولہ فالاول:** — خلاف مدلول کی مذکورہ تھیں صورتوں میں سے پہلی صورت جو کہ اسکی مدعی کے مدلول کی

القیف کو دلیل کے ساتھ ثابت کرے اسکی شال مشایر کے کسی فلسفی کا یہ عقیدہ ہو کہ عالم قدیم ہے اور اس پر اہوں نے یہ دلیل پیش کیا کہ عالم موثر میستغنی ہے اور ہر وہ شئی جو موثر میستغنی ہر وہ قدیم ہوتا ہے لہذا عالم قدیم ہے اور متكلم نے اسکی تلقین کے عالم قدیم نہیں پر یہ دلیل پیش کیا کہ عالم موثر میستغنی نہیں اور ہر وہ شئی جو موثر میستغنی نہیں وہ قدیم نہیں لہذا عالم قدیم نہیں۔

**قولہ و انشائی۔** دوسرا صورت جو کہ خلاف مدلول کی تلقین سے اخصل ہو جائی کی شال مشایر کے کسی فلسفی المثل کے یہ دعویٰ کیا کہ ترتیب و صور میں فرض ہے اور دلیل اہوں نے یہ دیا کہ قرآن کریم اذا قلت ای الصلوٰة فاعملوا وجزکم الخ میں فا اور وادع عالقریب کو رہے جو ترتیب پر دال ہے جسی سے یہ ظاہر ہے کہ انہمار مخصوصہ اور حسوسہ میں ترتیب فرمی ہے اور حسونی معارف میں نے مدعا کے مدلول کی تلقین خپل کو یہ ثابت کیا کہ وہ صفت ہے۔ مدلول کی تلقین اسے لیں بفرض میں داخل ہے لیکن وہ اس سے اخصل ہے۔

**قولہ والثالث۔** تیسرا صورت جو کہ خلاف مدلول سے مراد مدلول کی تلقین کے مفاد ہے اسکی شال مشایر کے کسی فلسفی نے یہ استدلال پیش کیا کہ جسم مركب ہے ہیوائی و صورت سے اور متكلم نے معارفہ کرتے ہوئے یہ کہا کہ جسم مركب ہے احیزاء لا تتجزئی میں اجسم المركب من الحيوان والصورة کی تلقین یہ ہو گی کہ اجسم لیس عربیب من الحیوان والصورة اور اجسم مركب من الاحیاء الی لا تتجزئی اس تلقین کا مفاد ہے۔

الجھث الثامن قد تنقض المقدمة المعینۃ من الدلیل بان یستدل علی فسادها او تعارض  
باہن یستدل علی خلافها وكل واحد من ذلک النقض والمعارضہ بعد اقامۃ المعلم الدلیل  
علیہما ای تذکر المقدمة و لسیی المذکور الذی هو بالتنسبۃ ای تذکر المقدمة نقض او معارضہ  
مناقضۃ علی سبیل المعارضہ او علی سبیل النقض نشوی خلاف ترتیب اللف اخذ من الاوقاب  
ترجمہ: (آخر ہوئی بحث کبھی) دلیل کے (مقدمہ) معینہ (میں نقض کیا جاتا ہے) باس طور کے اس کے  
فساد پر استدلال پیش کیا جاتا ہے (یا معارضہ کیا جاتا ہے) باس طور کے اسکے خلاف پر استدلال پیش  
کیا جاتا ہے اور اس نقض و معارضہ میں سے ہر ایک محل کا (اس پر) یعنی اس مقدمہ پر (دلیل کو قائم  
کرنے کے بعد اور نام رکھا جاتا ہے) اس مذکور کا جو بہ نسبت اس مقدمہ کے نقض یا معارضہ ہے (مناقضۃ

بر سبیل معارضہ یا بر سبیل لفظی) یہ نظر ہے ترتیب لفظ کے خلاف پر اقرب کا محاذا کر کر ہوئے  
کھصوصی ہے۔ بیانہ الجھٹ الثامن:- یہ آخری بحث ہے جس میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ مکمل  
اگر دلوی پر دلیل دی اور اس کے بعد مدعا تے دلیل کے کسی مقدمہ پر معینہ پر بھی دلیل دی تو مدعی کے مقابلہ  
معینہ پر دلیل قائم کرنے کے بعد اس مقدمہ پر لفظ بھی وارد کی جا سکتا ہے اور معارضہ بھی بتقدیر اول مناقضہ  
بر سبیل لفظ کہا جاتا ہے اور بتقدیر پر دم مناقضہ بر سبیل معارضہ!

قولہ باب پستدل:- یہ بیان ہے درد لفظ کی صورت کا کہ اس مقدمہ کے فائد پر دلیل قائم کر کا  
جس طرح باب پستدل خلافہ سے بیان ہے درد معارضہ کی صورت کا کہ اس اکل اس مقدمہ کے خلاف کو دلیل  
کے ساتھ ثابت کرے گا۔

قولہ وكل واحد، معلم کے مقدمہ معینہ پر دلیل قائم کرنے کے بعد لفظ ہو یا معارضہ سائل ان کو دو ارادہ  
کر سکتا ہے شرح میں المعلم کی تقدیر سے اقامۃ مھدر کے فاعل کو بیان کیا گیا ہے اور اسی علی تملک القدرت کی  
تقدیر سے متن میں علیہما کی ضمیر کے مرجع کو بیان کیا گیا ہے۔

قولہ المذکور الذی:- یہ جواب یہ ہے اس سوال کا کہ ما قبل میں دو چیزوں مذکور ہیں ایک لفظ اور دو  
معارضہ اور وہ دونوں مرجع ہیں یعنی فعل جھوول کے نائب فاعل کا حالانکہ چھیر مرجع کے مقابلہ ہیں چونکہ یہ  
فعل جھوول کا نائب فاعل چھیر احمد ہے اور مرجع دو ہے۔ جواب یہ کہ ما قبل میں اگرچہ دو چیزوں مذکور ہیں یعنی  
وہ مذکور کی تاد میں ہے اور مذکور ظاہر ہے و احمد مذکور ہے پس غیر مرجع کے مقابلہ ہے۔

قولہ لشتر علی خلاف:- بلاعنت کی اصطلاح میں ایک صفت لف و نثر ہے اس کی دو صورتیں  
ہیں ایک مرتب اور دسری غیر مرتب۔ مرتب وہ لف و نثر ہے کہ اجمال میں چند چیزوں کو جس ترتیب سے بیان  
کی جائے تغییل میں اس کو اسی ترتیب سے بیان کیا جائے اور غیر مرتب وہ لف و نثر ہے کہ اجمال میں چند چیزوں کو جس ترتیب سے بیان کیا جائے  
اوپر مغلی میں بیان نہ کیا جائے بلکہ اول کو مسئلہ بعد میں اور دوم کو پہلے بیان کیا جائے اور اصل لاما یا  
دونوں صورتیں جائز ہیں لیکن مرتب کو ترتیب کے لحاظ سے اولیٰ مانا جاتا ہے اور غیر مرتب کو قرب کے لحاظ سے  
اولیٰ مانا جاتا ہے اور بیان اس کا بر عکس یعنی معارضہ کا ذکر ہے اور لفظ کا اس کے بعد بیان کیا گیا یعنی مناقضہ  
بر سبیل معارضہ اور مناقضہ بر سبیل لفظی کہا گیا۔ مرتب کا لحاظ کر کے سے یہ کہنا چاہیے تھا مناقضہ بر سبیل  
اور مناقضہ بر سبیل معارضہ۔

وَذَلِكَ أَيْ تَسْعِيَةٌ مِنَاقِضَةٌ لِوُجُودِ مَعْنَى الْمِنْعَى فِيهِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الدَّلِيلِ الَّذِي هُوَ أَيْ تَلْكَ الْمُقْدَرَةُ مُقْدَرَةٌ  
وَفِيهِ أَنَّ الْمِنْعَى عَلَى مَا سَبَقَ طَلْبَ الدَّلِيلِ وَكَمْ طَلْبُهُ مُنَاقِضٌ مُقْضِيَ الدَّلِيلِ افْسَادُ الدَّلِيلِ أَوْ اثْبَاتُ  
خَلَافِ الْمُقْدَرَةِ فَالْأُولَى أَنْ يُقَالَ تَسْعِيَةٌ مِنَاقِضَةٌ لِمُشَارِكَةٍ لِهَافِي كُونِ كُلِّ دَاهِي سَهْمًا كَلِمًا عَلَى الْمُقْدَرَةِ  
تَرْجِمَهُ اَن (اور وہ) یعنی اس کا نام مناقضہ رکھنا (اس وجہ سے ہے کہ اسیں منع کا معنی پا یا جاتا ہے بہبعت اس  
دلیل کے کوہ وہ مقدار (اس کا مقدار ہے) اسیں نظر ہے کہونکہ منع اس طور پر جو گذر اکدہ طلب الدلیل کو  
کہا جاتا ہے اور یہاں کوئی طلب نہیں بلکہ اس کا مقصود دلیل کو فاسد کرنا یا خلاف مقدار کو ثابت کرنا ہے  
پس اولی یہ کہنا ہے کہ منع کا نام مناقضہ اس وجہ سے ہے کہ ان دلوں میں سے ہر ایک میں مقدار پر کلام ہوتے  
ہیں شریک ہونا ہے۔

تَعْسُوفُ حَجَّ بِبِيَانِهِ وَذَلِكَ۔ ذَلِكَ الْإِسْمُ اثْبَاتِهِ اس کا مُثَارِيَہُ شَرْحِ مِنْ اَيْ تَسْعِيَةٍ سَبَقَتْ  
بِيَانَهُ اُوْرَنَا وَقْدَرَہُ اَوْرَنَا وَقْدَرَہُ مُصْدَرَہُ کے مَفْعُولِ کو بِيَانِ کیا گیا ہے۔  
بِيَانَهُ لِوُجُودِ مَعْنَى الْمِنْعَى۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مقدار پر دلیل قائم کرنے کے بعد اس پر وارد  
ہونے والا اعتراض کو نقض و معارضہ کہنا تو درست ہے لیکن مناقضہ کہنا درست نہیں جو نکہ مناقضہ منع کو کہا جاتا  
ہے اور منع نام ہے طلب دلیل کا اور وہ یہاں مفقود ہے پس مناقضہ بر سیل معارضہ یا بر سیل نقض کہنا کہ  
نہیں۔ جواب یہ کہ منع کا معنی اسیں موجود ہے لیکن نقض میں اسلئے کہ نقض ابھال دلیل کو کہا جاتا ہے اور ابھال  
دلیل میں طلب دلیل بھی پائی جاتی ہے الگچہ اس کا وجود ہٹھنا ہے لیکن معارضہ میں اسلئے کہ وہ بالآخر منع کی طرف  
راجح ہے۔

قَوْلُهُ فِيهِ أَنَّ الْمِنْعَى۔ یہ ایک سوال ہے جس کا جواب فالاولیٰ سے آگے مذکور ہے سوال یہ کہ نقض و معارضہ  
کو جو منع کہا گیا ہے وہ درست نہیں جو نکہ منع طلب الدلیل کو کہا جاتا ہے اور طلب ظاہر ہے یہاں مفقود ہے جو نکہ مفقود  
سائک کا دلیل کے فساد کو بیان کرنا ہے یا مدلوں و مقدار کے خلاف کو ثابت کرنا ہے۔ جواب یہ کہ نقض و معارضہ کو  
منع ایک تدریز شرک کی وجہ سے کہا جاتا ہے اور وہ یہ کہ منع میں جس طرح مقدار معینہ پر کلام ہوتا ہے اسی طرح نقض  
و معارضہ میں بھی مقدار معینہ پر کلام ہوتا ہے۔

وَقْتِلَ تَلْبِيَهَا أَيْ قَبْلَ اقْتَامَةِ الدَّلِيلِ عَلَيْهَا اِيَّنَالْعِلْمِ بِلَزَومِ الْعِنَادِ عَلَى أَيِّ حَالٍ أَيْ فَسَادِ الدَّلِيلِ الَّذِي  
يَسْتَلزمُ مَحْكَمَةَ الْمُقْدَرَةِ عَلَى كُلِّ حَالٍ سَوَادِ اقْيَمَ دَلِيلًا وَلَمْ يَقِيمْ امَا اذَا اقْيَمَ فَظَاهِرٌ وَامَا اذَا ارْبَقَمَ خَلَاقَةٌ

(ذ) اکانت المقدمة نظریہ ملادب من ان یکون للمحلی علیہا دلیل فتفض المقدمة یرجح ان اکانت  
الدلیل علیہا الوکان صحیحاً نیز من میزان حوالج کانه نیاز من صحتہ صحیح تسلک المقدمة سع رفقا بالله!

ترجیحہ:- (او) بعین علار نے کہا کہ اس سے پہلے یعنی اس پر اقتامت دلیل سے پہلے رجی مقدور پر لقفن و معارفہ ہو سکتا ہے  
حسین حال میں نزوم فساد کا علم ہو رہا یعنی اس دلیل کا فساد جو ہر حال میں صحت مقدور کو مستلزم ہے عام ہے دلیل قائم کی  
ہو رہا قائم نہ کی ہو لیکن جب ام کی کمی ہو تو ناہر ہے اور لیکن جب قائم نہ کمی ہو تو اسلئے کہ جب مقدور نظری ہو تو فروری  
ہے معلل کیلئے اس مقدور پر دلیل ہو اپنے لقفن مقدور اس امر کی طرف رجوع کرے گا کہ مقدور پر دلیل اگرچہ  
ہو تو اس سے حال لازم آئے کا یو نکہ اس کی صحت دلیل اس مقدور کی صحت لازم آئے کی باوجود یہ وہ باطل ہے  
دستوری اور بیانیہ و قابل قبول ہاں قبلہ میں جو مخیر مجرور ہے اس کا مر جح اقتامت ہے شرح میں اسی کا یہ قبل  
اقامت الدلیل سے بیان کیا گیا ہے خلاصہ یہ کہ ما قبل میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ دلیل یا اس کے مقدور متعینہ پر مدعی کا دلیل  
قام کرنے کے بعد بھی اس پر لقفن یا معارفہ کر سکتا ہے اور اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ لعین لوگوں نے مدعی کا دلیل  
کے مقدور پر دلیل دینے سے پہلے بھی اس کی لقفن یا معارفہ کر سکتا ہے اسلئے کہ مقدور متعینہ پر جب لقفن یا معارفہ  
ہو گا تو مقدور پر اقتامت دلیل کے بعد ہو یا اس سے پہلے بھی اس کی لقفن یا معارفہ کر سکتا ہے اسلئے کہ مقدور متعینہ  
پر جب لقفن یا معارفہ ہو گا تو مقدور پر اقتامت دلیل کے بعد ہو یا اس سے پہلے دلوں مقدور پر فساد کے لازم  
ہوئے کا علم ہو گا۔

**قولہ ای فساد الدلیل:-** یعنی مقدور متعینہ پر دلیل قائم ہو رہا قائم نہ ہو تو مقدور پر دلیل کاف احمد  
مقدور کو مستلزم ہو گا اپنے اگر مقدور متعینہ پر لقفن یا معارفہ اقتامت دلیل کے بعد ہو تو دلیل کا فساد ظاہر ہے  
لیکن اقتامت دلیل سے پہلے لقفن و معارفہ ہو تو بھی دلیل فاسد ہو گی کیونکہ مقدور متعینہ پر دلیل اس وقت دکا  
جائے گی جیکہ مقدور نظری ہو اور جب مقدور نظری ہو تو معلل کے پاس اس پر دلیل کا ہونا فروری ہو گا اپنے تقدیر  
معینہ پر جو لقفن ہے وہ مقدور کی دلیل کی طرف راجح ہو گا اپنے دلیل اگر درست ہے تو اس سے حال لازم آئے کا جو دلیل  
دلیل کی صحت مقدور کی صحت کو مستلزم ہوتی ہے حالانکہ مقدور مقدور بالدلیل ہے تو دلیل بالدلیل کو مستلزم ہو گی اور جو بلہ  
کو مستلزم ہو وہ خود باطل و فاسد ہوتی ہے اپنے علوم اک مقدور متعینہ پر اقتامت دلیل سے پہلے لقفن و معارفہ  
درست ہیں جو کہ ان بدلے سے بھی دلیل کا فساد لازم ہو تاہم

سلہ ولی عز اصرح خواہیان السنت اذ اکانت ماؤنہ موجودہ یعنی ان ماصدق علیہ لقفن المقدمة المعمدة

یکون و بودا محققاً فی الشی الامر یعنی بحث المخُوا فی المقتضی الاجماعی کان عملی ذلك المتقدیر  
ویظهر فساد المعتقد مۃ المذوعة التي هي جزء من الدليل ومنهاجزء الجزم مستلزم لفساد الحال  
ترجمہ:- اسی وجہ سے اہل مذاکرہ نے اس امر کی تصریح کیا کہ سندِ عجب اس کا مادہ موجود ہے باہمی معنی کہ یہ  
پر مقدمہ مذوعہ کی تفیین مصادق ہو دیں نفس الامر میں موجود درست متعین ہے کہ منع تفیین اجتہادی طرف رجوع کرے گا کیونکہ  
وہ اس تقدیر پر اس مقدمہ مذوعہ کے فساد کو تاہم کرتا ہے جو جز دلیل ہے اور جبز کافساد کل کچھ ف د کو

مستلزم ہے۔

الشروع - قوله ولهم اهروا - قول ذکور کی رتاسید ہے اہل مذاکرہ کی طرف سے کہ مقدمہ معتبر پر  
تفیین و معارضہ خواہ اقامات دلیل کے بعد ہو یا اس سے پہلے بہرہ و تقدیر دف دلیل کو مستلزم ہے کیونکہ ما قبل  
میں یہ لگڑا کر سند مدعی مذوعہ کی تفیین سے اعفی ہو یا مادہ وہ مقدمہ مذوعہ کی تفیین کو مستلزم ہو تو لم ہے اس حجہ  
مادہ نفس الامر میں موجود ہے اور اس کے وجود پر یہ کامیاب ہے کہ جس پر مقدمہ مذوعہ کی تفیین صادق ہو دیں نفس الامر میں موجود د  
متعین ہو گا یعنی جب مادہ سند نفس الامر میں موجود ہے اور دوسرہ مقدمہ مذوعہ کی تفیین کو مستلزم ہو تو اسی صورت میں تفیین اجتہادی  
کیفیت رجوع کرے گا اسی کے لئے کہ اس مقدمہ مذوعہ کافساد دافع ہو گا جو دلیل کا جزو ہے اور لایہ جز کافساد کل کافساد کو مستلزم ہو یا تو جب مقدمہ مذوعہ  
ہو تو وہ دلیل بھی کافساد ہو گی جو کہ پر مقدمہ جز ہے اسی کافساد دلیل کو تفیین اجتہادی کہا جائی ہے خواہ وہ کافساد اقامات دلیل سے پہلے ہو یا اسکے بعد!

وابت تعلم انه ای الشان لا يلام تقریر ای ذلک المذکور من المذاقنة على سبيل المعارضۃ او على  
سبیل التفییی بعورۃ المخ بائیکی لی قال لا من لم تکف المقدمہ کافہ لکن او کذا متحققاً مادہ السند حجج  
ای حین اذ اکانت المقدمہ متخلفةً من مد لو لها او معانقةً ولیها بد دلیل آخر وکما تحقق مادہ السند

### یرجع المخ ای التفییی لامر

ترجمہ:- (ادنکاپ کو معلوم ہے وہ) حیرت ان ہے (اس کی تقریر مناسب نہیں) یعنی اس ذکر کی تقریر  
منا و قدر بر سبیل معارضہ ای بر سبیل تفیین میں سے (ذکر کی صورت ہے) ایسی طور کہا جائے کہ ہم اس مقدمہ کو تسلیم نہیں  
کر سکتے کیونکہ وہ اس اور اسی ہے (مادہ سند کے اس وقت متعین ہو یا نہ کی وجہ سے) یعنی اس وقت جیکہ مقدمہ اپنے  
مدلوں سے مختلف ہو یا اسکی دلیل دوسری دلیل سے معارضہ ہو یا اسی جب مادہ سند متعین ہے تو منع تفیین کی طرف  
رجوع کرے گا جیسا کہ لگڑا۔

الشروع به بیانہ وانت قلم سے یہ جواب ہے اس سوال کا کہ کہ کہا درست نہیں کہ اقامات دلیل سے پہلے

یا اس کے بعد دلوں صورتوں میں سائل مقدمہ معینہ پر نقض و معارضہ کر سکتا ہے حالانکہ اس کا حق منع کو دار کر نا ہے نقض و معارضہ کو نہیں کوئی کہا یہ اس کا حق نہیں اسلئے کہ وہ عقیدہ ہے جو اب یہ کہ منع نے  
سبیل معارضہ یا اتنا فقہہ بر سبیل نقض کی تقریر میں کی صورت میں درست نہیں چونکہ مقدمہ معینہ جب پڑنے  
میں سے مختلف ہو یا اس مقدمہ کی دلیل کسی در دری دلیل کے معارض ہو تو مادہ سند متحقق ہو جائے  
گا اور وہ جب متحقق ہو تو مقدمہ معینہ کی نقضیں بھی نفس الامر میں متحقق ہو جائیں لیکن اس پر جب نفس الامر میں مقدمہ  
معینہ کی نقضیں ثابت و متحقق ہو تو اب اس پر منع یعنی تلذذ الدلیل کا کوئی معنی حاصل نہ ہو گا اس وجہ سے اتنا فن  
مذکور کو منع نہیں بلکہ اتنا فقہہ بر سبیل معارضہ یا بر سبیل نقض کہا گی۔

**قولہ ای ذلک المذکور ذریحواب ہے** اس سوال کا کہ ما قبل میں دو چیزوں مذکور ہیں ایک مناقذ  
بر سبیل معارضہ اور در دری مناقذہ بر سبیل نقضیں اس کیلئے تثنیہ کی ضروری ہے لہذا تقریر ہا کہنا جائے  
حالانکہ تقریرہ، واحد کی ضمیر بیان کی گئی۔ جواب یہ کہ ما قبل میں اگرچہ دو چیزوں مذکور ہیں لیکن وہ مذکور کی تادیل میں  
ہے اور مذکور ظاہر ہے واحدہ ہے لیکن اس کیلئے تقریرہ کہنا درست ہے۔

**قولہ بان لیقال**:- یہ بیان ہے منع کی صورت کا کس تک اس طرح نہیں کہ سکتا کہ وہ اسکو کیم  
نہیں کر سکتے کہ اسیں فلاں فلاں نقض و خرابی ہے اور ای جتنی اذنا کامست الجز سے متن مسماج سے جو مواد ہے اس کی درحقیقت  
یا اس طور بیان کی جاتی ہے کہ اس وقت ہے جبکہ مقدمہ پہنچنے میں سے مختلف ہو رہا اسکی دلیل در دری دلیل کا  
معارف ہو۔

**وَقَدْ وَقَعَ النَّفْضُ عَلَيْهَا إِذْ عَلَى الْمَقْدِمَةِ مِنْهُ بِالصَّفَّاهِمَا إِلَيْهَا أُخْرَى حَقَّةٍ فِي نَفْسِهَا الْيَلْزَمُ مِنْ  
إِجْتِمَاعِهِمَا الْمَحَالُ وَلِهَذَا الْيَقْلُهُ فَسَادُ تَلْكَ الْمَقْدِمَةِ ضَرُورَةٌ عَدِمُ اسْتِلْزَامِ الْمَقْدِمَةِ الْحَقَّةِ مُحَالًا  
وَأَكَلَ لِمَنْ تَكَنْ حَقَّةً فَنَوْكَاتْ تَلْكَ الْمَقْدِمَةَ صَحِحَّ لِمَا لَزَمَ مِنْ اِجْتِمَاعِهِمَا الْمَحَالُ**

ترجمہ:- (اور اسی پر یعنی مقدمہ پر اس طرح نقض واقع ہوتا ہے کہ اس کو کسی در در سے نفس الامر کی ضروری  
حقدہ کے ساتھ نہ کرنے سے محال لازم ہے) اور اس بیان سے اس مقدمہ کا فساد ظاہر ہو گیا چونکہ بذریعی ہے  
مقدمہ حقدہ کا محال کو مستلزم نہ ہونا اور نہ مقدمہ حقدہ نہ ہو گا اسی اگر وہ مقدمہ صحیح ہو تو ان دلوں کے اجتماع  
سے محال لازم نہ آئے گا۔

**لَمْ يَسْتَرِجْ : بَيْكَانَهُ وَقَدْ وَقَعَ : -** یعنی دلیل کے مقدمہ پر ایک دوسرے طریقہ سے بھی نقض

دارد ہوتا ہے وہ اس طرح کہ مدعا کی دلیل کے مقدمہ کے ساتھ لیکر دوسرا مقدمہ حقہ بھی ملاد ریاح جائے جس کا حق پہنچاندی کو بھی تسلیم ہوتا ان دونوں مقدموں کے اجتماع سے الحال لازم آئے کا پس اس سے بھی مقدمہ معینہ کا فساد و اضطراب ہو جائے گا کیونکہ جب دوسرے مقدمہ کا حق پہنچاندی کو بھی تسلیم ہے تو اس سے الحال لازم ہیں آتا لیکن حال لازم ہے تو بدراستہ "محلوم ہو گیا کہ مدعا کی دلیل کے مقدمہ سے بھی الحال لازم آتا ہے لہذا بھی خاص کر

اور یہ مقدمہ حسب دلیل کا ہے وہ دلیل بھی فاسد ہے۔

الْحَجَّةُ الْأَنَّاسُ لَا يَعْلَمُ اِيمَانُهُ وَالْمُعْقَنُ وَالْمُحَارَفَةُ اِذَا كَانَ الْمُسْتَدِلُ مُشْكِكًا اَعْتَالَهُ يَكُونُ عَرْضَهُ التَّشْكِيكُ  
ابحث الناسَ لَا يَعْلَمُ اِيمَانُهُ وَالْمُعْقَنُ وَالْمُحَارَفَةُ اِذَا كَانَ الْمُسْتَدِلُ مُشْكِكًا اَعْتَالَهُ يَكُونُ عَرْضَهُ التَّشْكِيكُ  
لأنه لا يدري حقيقة مقاوله وإنما ينتهي بهاتك بل عرفته من إيماد اللليل اليقان الشك في ذهن المخالف  
وَهُوَ اَيْقَاعُ الشَّكِ بَاقٍ بَعْدَ النَّفْقَنِ وَالْمُحَارَفَةِ فَلَا يَنْفَعُ لَا يَعْلَمُ اَعْتَالَهُ ذَكْرُهُ دُونَ الْمُنَافَعِ  
فانه عيسى ايماد حما اذا العرفن عمنها فهو تدل المقدمة ولايلزم من ذلك البطل عرضه حتى

بِنَا فِيهَا بِقَاوَهٌ

ترجمہ: (تو یہ بحث یہ کہ نتفق و معارضہ کو دار کرنا اچھا ہیں جیکہ مستدل کا مقدمہ شک میں ڈالنا اور  
معاذہ دینا ہو) اس کا مقدمہ عکس میں ڈالنا ہو (کیونکہ اس نے اپنی بات کے حق ہوئے کا دعویٰ کیا ہے) اور وہ ان  
دونوں سے متفق ہو جاتا ہے (بلکہ اس کی عرضی) دلیل کو دار کرنے سے مخالف کے ذہن میں (شک کو دراصل کرنا ہے اور  
وہ) یعنی شک کو دراصل کرنا (باقی ہے) نتفق و معارضہ کے بعد اسی دوں نفع بخش نہ ہوں گے اور جو نفع یعنی  
نہ ہو اس کا ذکر اچھا ہیں۔ (زندگی میں اس کو بیان کرنا اچھا ہے اسے کہ مقصود منافقہ سے اس مقدمہ کا  
ظاہر ہونا ہے اور اس سے اسکی عرضی کا ابطال لازم ہیں آتا یہاں تک کہ عرضی کی بعثاً منافقہ کے منافی ہو۔  
لکھشویج بہ بیانہ بحث الناسُ لَا يَعْلَمُ اِيمَانُهُ وَالْمُعْقَنُ وَالْمُحَارَفَةُ اِذَا كَانَ الْمُسْتَدِلُ مُشْكِكًا اَعْتَالَهُ يَكُونُ عَرْضَهُ التَّشْكِيكُ  
ڈالنا یا معاذہ دینا ہو تو ایسی صورت میں مستدل کی دلیل کے مقدمہ پر نتفق و معارضہ کرنا کوئی اچھی چیز ہیں اسے کہ  
ملکیت اپنے دعویٰ کے حق ہونے کا ارادہ ہی نہ کیا جیکہ نتفق و معارضہ سے دعویٰ کے دعویٰ کی لفڑی کی جاتی ہے  
اور محل کی دلیل کا مقدمہ مخالف کو شک میں ڈالنا ہے اور نتفق و معارضہ کے بعد بھی شک میں ڈالنا باقی رہتا  
ہے اسے ایسی صورت میں نتفق و معارضہ کرنا کوئی اچھی چیز ہیں چونکہ نتفق و معارضہ سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوتا۔  
بیانہ دون منافقہ: لِعِنِي مُلْدُعٍ وَمُحْسِلٍ كَمَعْصُودٍ مُخَالِبٍ كَذَنْ مِنْ شَكٍ كَوْدَالَنَّا هُوَ تَوْسِيلُ كَانَ قَنْفَهُ  
لیعنی منع دار کرنا اچھی چیز ہے اسے کہ ورد منع سے مقدمہ مقدمہ ممنوع کا ہو رہے اور یہ محل کی عرضی کے منافی ہیں پس ایہ

اس کی عزم کے بقاء کے بھی منافی نہیں اسلئے کہ اس سے مصلح کی تشكیل بالطلیل نہیں ہوتی۔

وَلَعْلَ عَدَ هَذَا الْجُبْرِ مِنَ الْمَقَاصِدِ مِنْهُ عَلَى تَقْدِيرٍ يُرْكُوبُ الْمُعْتَدِلَيْنَ إِنَّمَا تَأْثِيرُهُ قَضَائِيٌّ لَا ظَهَارٌ لِصَوَابِ فِي  
الْمُجْلِسِ وَلَوْمَنِ حَاجَبٍ وَامَّا اذَا عَتَّرْتُ عَنْهَا ذَلِكَ مِنَ الْمُجَانِبِينَ فَلَا وَجْهٌ لِدَرْدَاجٍ هَذَا الْجُبْرِ فِي الْمَقَاصِدِ لَا نَهَى  
عَنِ ذَلِكَ الْمَقْدِيرِ لِمَنْ يُكِنُ الْمُخَاطِبَةَ مَعَ ذَلِكَ الْمُسْتَدَلَّ مِنَ الظَّاهِرَةِ عَلَى اَيِّ وَجْهٍ كَانَ

**تَرْجِيمَه:** — شاید اس بحث کو مقاصد سے شمار کرنا نظر میں معتبر ہوئی کی تقدیر پر مبنی ہے اپنے صورت فی الجملہ کا تقدیر کرتے ہوئے اگرچہ ایک جانب سے ہو لیکن جب مناظرہ میں دلوں جانب سے اعتبار کیا جائے تو اس بحث کو مقاصد میں شمار کرنسکی کوئی وجہ نہیں کیونکہ وہ اس تقدیر پر اس مستدل کے ساتھ کسی بھی صورت میں مناظرہ کا نالہ نہیں ہو گا۔

**تَدْسِيرُهُ:** — قولہ لعل عد: یہ جواب یہ اس سوال کا کہ مناظرہ کا معقد اپنے صواب ہے جیسا کہ تعریف مناظرہ سے معلوم ہوا اور یہ دلوں یا بحث بھی جو نکہ مناظرہ میں سے ہے لہذا اس میں بھی اپنے صواب ہونا چاہیے حالانکہ اس کا معقد اپنے صواب نہیں بلکہ شک و مغالطہ میں دالنا ہے جواب یہ کہ مناظرہ کا معقد اپنے صواب مزدوج ہے لیکن اپنے صواب فی الجملہ ہے کہ خواہ ایک جانب سے ہی یہ تقدیر حاصل ہو اور یہ دلوں بحث میں موجود ہے۔ البته اپنے صواب اگر فی الجملہ مزاد نہ ہو بلکہ جانشین سے ہو تو اب یہ بحث مقاصد مناظرہ سے قطعاً نہ ہوگی جو نکہ ذکر و رہ کلام کسی صورت میں بھی نہ کہا جاتا۔

وَإِذَا احْتَجَ الْمُنْوَعُ إِلَى لَدُنْهُ عَالِمَنْهُ أَحَقُّ بِالْمُقْتَنِي عَلَى كُلِّ مِنَ الْآخْرِينَ لِدَنْ فِي الْآخْرِينَ عَدْ وَلَعْلَ اسْأَلَ عَنْهُ  
حَقَّ لِدَنْ حَقَّ اسْأَلَ اَنْ يُسْتَقْسِرُ وَلَا يُتَحْصَنُ الدَّلِيلُ الْمُعْلَلُ بِالْاِسْنَادِ لَا هُوَ حَمِيًّا وَكَهْ فَهْنَى وَلَيْكَهْ اَنْ تَرْدِيه  
تَقْدِيرُمُ الْمُتَنَعِّبَانَهُ قَدْحٌ فِي جَزِي الدَّلِيلِ وَقَدْ تَحْتَقَنَ قَبْلَ اَعْتَامِ الدَّلِيلِ اِيَّهَا بَخْلَافُ الْآخْرِينَ

**تَرْجِيمَه:** — (اور جب متوغّل اساتھ جمع ہو جائیں تو منع احتیجت بالتقید ہو گا) اخرين میں سے کل پر (کیوں کہ درج دلوں میں اسائل کا اپنے حق سے عدول ہے) اسلئے کہ اس اسئلے کا حق یہ ہے کہ وہ مصلحات حاصل کرے اور مصلح کی دلیل کو انساد کے ساتھ ذکر نہ کرے نہ مراحتہ اور نہ فہنمکن ہے یہ کہ منع کی تقدیر کو باہمی طور تجویز کیا جائے اور  
جزیر دلیل میں اعتراض ہے اور کہی وہ تمام دلیل سے پہلے سے بھی تحقیق ہوتی ہے برخلاف اخیر دلوں ہے۔

**تَدْسِيرُهُ:** — بیانہ وادا احتجج: — یعنی مدعا اگر دعوی پر دلیل پیش کرے تو اس دلیل پر مشروط  
حصار نہ تیزون اعتراض وارد ہو سکتے ہیں البته لتفق و معارضہ کی برشبت منع کو مقدم کرنا زیادہ تر ہے جو نک

لنفس و معارفہ میں سائل حجتیۃ رہنے حق سے عدول کرتا ہے کیونکہ اسی کا حق یہ ہے کہ وہ صراحت یا ختم دلیل کا  
تعزیز کرے بغیر محل سے دلیل کی صحت و مقدم کے متعلق دریافت کرتا ہے۔ لنفس و معارفہ میں دلیل کا فائدہ ہوتا  
ہے لنفس میں صراحت اور معارضہ میں ختم کا لنفس و معارضہ میں دلیل کے مفاد کو بیان کرتا ہے اور معارضہ  
میں مدعا کے مدلول کے خلاف کو دلیل سے ثابت کرتا ہے صراحت مفاد دلیل کو بیان نہیں کرتا۔  
قولہ عین ان لوجه اسخ کا لنفس و معارضہ پر مقدم کرنے کی دو دلایاں اور بھی ہیں، ایک برکت منع جزو دلیل  
پر وارد ہوتا ہے اور لنفس و معارضہ پر پوری دلیل پر اور ظاہر ہے جبکہ کل پر مقدم پورتا ہے اسے اسخ کو لنفس و  
معارفہ پر مقدم کیا گیا دوسرا دلیل یہ کہ منع تمامیت دلیل سے ہے وارد ہوتا ہے اور لنفس و معارضہ  
تمامیت دلیل کے بعد اسخ کو لنفس و معارضہ پر مقدم کرنا زیادہ بہتر ہے۔

الْحَقُّ بِالْقَاتِلِ لَا تَمَاهِيْدُ حَقٌّ صَحَّةُ الدَّلِيلِ حَمْنَى وَ قَيْلٌ يَقْدِيمُ الْمُنْفَعَنَى عَلَى الْمُنْاقِضَةِ لَا تَنْفَعُ  
وَالْمُعَارِفَةُ حَقٌّ بِالْقَاتِلِ لَا تَمَاهِيْدُ حَقٌّ صَحَّةُ الدَّلِيلِ حَمْنَى وَ قَيْلٌ يَقْدِيمُ الْمُنْفَعَنَى عَلَى الْمُعَارِفَةِ

أَقْوَى سَهْنَى لَا نَهْ يَقْدِيمُ حَقٌّ صَحَّةُ الدَّلِيلِ بِخَلَافِ الْمُنْاقِضَةِ وَ حَمْنَى مَعْنَى الْمُعَارِفَةِ

**ترجمہ:** — (اور معارضہ کا حق بالآخر لامہا قدح حی صحت الدلیل حمہنی و قیل یقیدم مقدم المعنی لاف المعنی  
مناقضہ پر مقدم ہوتا ہے) کیونکہ لنفس و معارضہ سے قولی اور ہے اسکے کو وہ صحت دلیل میں اعتراض ہے  
کے اور وہ دلنوں مقدم پر لعني لنفس و معارضہ (معارفہ پر مقدم ہیں)۔

**لتشیوع:** — میانہ و المعارضہ، یعنی تیزون اعترافنوں میں معارضہ اسی باالتا خیر ہے اور منع و لفظی حجت  
بالتفہیم ہیں اور معارضہ کا منع سے اسی باالتا خیر ہونا تو ظاہر ہے لیکن لنفس و معارضہ سے اسکے کو معارضہ میں بھی اگرچہ دلیل  
میں اعتراض ہوتا ہے کیونکہ اسکیں لتفہیم کو بیان کر کے مدلول کی نفعی کی جاتی ہے لیکن اس سے بھی دلیل کی نفعی لازم ہوتی  
ہے لہذا اسکی دلیل کے اندر صحنہ اعتراف ہوتا ہے لیکن لنفس و معارضہ میں صراحت ہوتا ہے کیونکہ لنفس و معارضہ میں دلیل کی  
لفتی اشیات تخلاف سے ہوتی ہے اور جسیں اس اعتراف میں صراحت ہوتا ہے اس امر کا زیادہ مسحح ہے کہ اس کو اس سے  
نقدم کیا جبلے کر جسیں حمہنی اعتراف ہوتا ہے۔

**بیانہ قیل یقیدم:** — ما قیل میں یہ گذرا کہ مناقضہ لعني منع تیزون اعترافنوں میں اسی باالقدیم ہے لیکن  
صاحب مخالفات کا قول اس کا برعکس ہے کہ لنفس و معارضہ پر مقدم ہوتا ہے دلیل اس کی شرح میں یہ مذکور ہے کہ  
لنفس و معارضہ سے قولی اور ہے چونکہ لنفس و معارضہ میں صحت دلیل پر صراحت اعتراف ہوتا ہے اور منع میں ضمہنی۔

**بیانہ و حکاہ:** — ما قیل میں یہ بیان کیا گیا اسی کہ مناقضہ لعني منع، لنفس و معارضہ پر مقدم ہے اور

اب یہ بیان کیا جاتا ہے کہ معاہدہ پر جس طرح منع مقدم ہوتا ہے اسی طرح نظریہ منع اور نظریہ درداں ہی معاہدہ پر مقدم ہوتے ہیں۔ منع کے مقدم ہوئی کی وجہ تو ما قبل میں الگ رچپی میکن نظریہ کے مقام ہوئی کی وجہ یہ کہ اس میں محدث دلیل پر اترافہ مراحتہ ہوتا ہے اور معاہدہ میں ضمٹ کیونکہ نظریہ میں محلن کی دلیل کو باطل کیا جاتا ہے اور معاہدہ میں محلن جس دلیل کو بیان کرتا ہے اسکے خلاف وہ الگ سے دلیل بیان کرتا ہے گویا محلن کی دلیل کو اسیں بھی باطل کیا جاتا ہے لیکن بڑاہ راستہ نہیں بلکہ دوسری دلیل کو قائم کر کے تلاش ہے پہلا دوسرے پر مقدم ہے۔

قالَ شِيَاطِنُهُ قُتْلُعَةً قَدْ يَمْتَأَلُ إِنَّ الْمَعَارِضَةَ أَقْوَىٰ مِنَ النَّقْضِ فَنِيَّاً وَرَقْبَالَاتُ الْمَعَارِضَةِ فِي الدَّارِولِ وَيَلْزَمُ مِنْهُ نَفْيُ الْمَدْلُولِ إِيمَانَ الدَّلِيلِ مَلْزُومٌ الدَّارِولِ وَنَفْيُ الْلَازِمِ يَسْتَلزمُ نَفْيُ الْمَلْزُومِ بِالْغَنْوِيِّ عَذَافُ النَّقْضِ فَإِنَّهُ نَفْيُ الدَّلِيلِ وَكَانَ لِزَامُ مِنْهُ نَفْيُ الدَّارِولِ كَانَ نَفْيُ الْمَلْزُومِ كَاسْتَلزمُ نَفْيُ الْلَازِمِ تَمَّ كَلامُهُ لَا يَقُولُ نَفْيُ الْمَلْزُومِ قَدْ يَسْتَلزمُ نَفْيُ الْلَازِمِ كَمَا أَذَا كَانَ الْلَازِمُ حَسَاوِيَّةً لِدَنَاقُولِ اِنَّمَا يَسْتَلزمُ نَفْيُهُ لَنَفْيِ الْلَازِمِ لَا زَمْ وَنَفْيُهُ لَنَفْيِ الْلَازِمِ كَمَا حِيَّثُ هُوَ مَلْزُومٌ بِجُوازِ أَنْ يَكُونُ الْلَازِمُ أَعْمَمُ كَالْحَارَةِ لِلنَّارِ

**ترجمہ:** — ماتن قدس سرہ نے اس چیز سے متعلق بیان فرمایا جو ان سے مقول ہے کہ بھی کہا جاتا ہے کہ معاہدہ نظریہ سے نفی اور رفع کے اعتبار سے قوی تر ہے کیونکہ معاہدہ مدلول کی نفی ہے جس سے دلیل کی نفی بھی لازم ہوتی ہے کیونکہ دلیل مدلول کا ملزوم کی نفی بدلاعہ ملزوم کی نفی کو مستلزم ہوتی ہے برخلاف نظریہ کہ وہ دلیل کی نفی ہے جس سے مدلول کی نفی لازم ہنسی ہوئی کیونکہ ملزوم کی نفی لازم کی نفی کو مستلزم ہنسی ہوتی ۔ ماتن کا کلام دلیل کی نفی ہے کہ ملزوم کی نفی بھی لازم کی نفی کو مستلزم ہوتی ہے جیسا کہ جب لازم م اوی ہو کیونکہ ہم ہنسیں گے ہو گیا۔ نہ کہا جائے کہ ملزوم کی نفی بھی لازم کی نفی کو مستلزم ہوتی ہے اور اس کی نفی لازم کی نفی ہوتی ہے اس حیثیت کہ ملزوم کی نفی لازم کی نفی کو مستلزم ہوتی ہے کیونکہ وہ لازم ہے اور اس کی نفی لازم کی نفی ہوتی ہے اس حیثیت سے ہنسیں کہ وہ ملزوم ہے کیونکہ حاصل ہے لازم م اس ہو جیسے حرارت الگ کیسے ہے۔

**تشریح:** — قولہ قال فیما فقل: — ماتن جو اپنے متن پر حاشیہ لکھتے ہیں اس کو مہینہ کہا جاتا ہے اس پر انہوں نے یہ لکھا ہے کہ معاہدہ نظریہ پر مقدم ہوتا ہے جبکہ متن میں اس کا برعکس ہے کہ منع کی طرح نظریہ بھی معاہدہ پر مقدم ہوتا ہے یعنی مہینہ میں ایک اعتراف کو نظریہ کیا ہے اور وہ یہ کہ نظریہ معاہدہ پر مقدم ہنسی بلکہ معاہدہ نظریہ پر مقدم ہوتا ہے کیونکہ معاہدہ نفی اور رفع کے اعتبار سے نظریہ سے قوی تر ہے جو نکہ معاہدہ نہیں مدلول

مدعی کی نفعی ہوتی ہے کیوں کہ معارضہ میں مدلول کے خلاف کو دلیل سے ثابت کیا جاتا ہے اور مظاہر ہے مدلول کی نفعی سے دلیل کی بھی نفعی ہوتی ہے اسے کہ دلیل ملزم ہے اور مدلول اس کا لازم (اوہ لازم کی نفعی) بارہٹہ ملزم کی نفعی کو مستلزم ہوتی ہے کیونکہ ملزم ہے اس کے خلاف اس اور مدلول اس کا لازم (اوہ لازم کی نفعی) سے خالی کی بھی نفعی ہو جاتی ہے اسی طرح ایک مادی کی نفعی سے درستہ مادی کی بھی نفعی ہو جاتی ہے جو نکرد و متساویوں کا حکم ایک ہوتا ہے اور متفقین میں اس کا برعکس ہے کہ اسیں دلیل کی نفعی ہوتی ہے اور دلیل کی نفعی مدلول کی نفعی کو مستلزم ہنسی ہوتی ہے اسے کہ دلیل ملزم ہے اور مدلول اس کا لازم اور ملزم کی نفعی سے لازم کی نفعی ہنسی ہوتی ۔

قولہ لا يقال :- یا غرائیں ہے متعینہ مذکور پر کہ درستہ ہنسی کو ملزم کی نفعی سے لازم کی نفعی ہنسی کیونکہ  
لازم جب مادی ہوتا تو ملزم کی نفعی سے لازم کی نفعی ہو جاتی ہے چون کہ درستہ متساویوں میں سے ہر ایک کا حکم ایک

ہوتا ہے ۔

قولہ لا فالقول :- یعنی جواب اعتراض مذکور کا یہ ہے کہ زندگی کا جائز کو ملزم کی نفعی سے لازم کی نفعی  
ہوتی ہے اس اعتبار سے ہنسی کو وہ ملزم ہے بلکہ اس اعتبار سے کہ ملزم بھی لازم ہے اور مادوں میں چوں کو  
لازم ہوتا ہے اسے اسی صورت میں بھی لازم کی نفعی سے ملزم کی نفعی ہوتی ہے ورنہ لازم تو عالم ہوتا ہے اور لازم  
خالی اور خالی کی نفعی سے عالم کی نفعی ہے اسی طبق اگر حرارت میں اگر ملزم ہے جو خالی ہے اور حرارت  
لازم ہے جو عالم ہے لیکن اگر کی نفعی سے حرارت کی نفعی ہنسی کیونکہ حرارت درستہ متساویوں میں بھی پائی جاتی ہے

نصرتہ انہیں امکنۃ الاجیاث الستعیۃ القاضی المحترج فی الشیادۃ یعنی البغی والبغی والمعارضۃ  
لقدح اللہ لیلیم اما العدم استلزم الدعوی کان یقال لیلیکم لا یستلزم مدعاکم اما استاہد کم  
علی عدم الاستلزم او بدونہ او احتیاجہ انی مفتد بہ صریح کو سواء بیلن تلک المقدمۃ او  
لهم تبین او لا است انہا ای مقدمة من اللیلیم

ترجمہ ہے ۔ (تکملہ) یہ تو بھی کو محل کریں والا ہے (اعتراض ہے بحث کو) تین یعنی منع و نقض و معارضہ میں لاحر  
آنے پر دلیل پر اعتراض کی وجہ سے آیا دلیل کے دلوی کو مستلزم نہ ہونی لکھا وجہ سے) چنانچہ کہا جاتا ہے اپ کی دلیل  
اپ کے عین کو مستلزم ہنسی آیا عدم استلزم پر شاہد کے ساتھ یا اس کے بغیر یا کسی لیے مقدمہ کی طرف نکال  
ہونی لکھی وجہ سے) جو مذکور نہ ہو عالم ہے وہ مقدمہ بیان کیا جائے یا بیان نہ کیا جائے (یا) دلیل کے مقدمہ  
کے (مستد و کہ ہونی لکھی وجہ سے)

**لکھنوری:** — بیانہ تکملہ، اس کتاب میں کل فو بحثوں کا بیان ہے اور جب ان بحثوں کے بیان سے فارغ ہوئے تو اب ان بحثوں کے تکملہ کو بیان کیا جاتا ہے شروع میں پڑھتے تکملہ اخیر سے تین امر کی طرف اشارہ کیا گی اس سے ایک بحث کو تکملہ ترکیب میں خبردا رکھنے ہے مبتدا اس کا حصہ ہے عبارت میں خود فہمی ہے دوسرا یا کوئی تکملہ بروز تحریت مصلحت ہے اس اور مصلحت کو جو معنی اس کا اصل ہوتا ہے اور کچھ معنی ایم مفعول اور پہاں معنی اس کا فاعل یعنی تکملہ مراد ہے تحریت کو کہ ایک شبہ کا ازالہ ہے اور وہ یہ کہ تکملہ سے بظاہر یہ مبتدا رہتا ہے کہ یہ حرف نویں بحث کا تصدیق ہے جس طرح ما قبل میں اس نویں بحث کا تصریح تھا حاصل ازالہ کا یہ کہ یہ تصدیق و تکملہ حرف نویں بحث کا نہیں بلکہ کل فو بحثوں کا ہے

**بیانہ تفہیف المحمدی:** — درحقیقت اس عبارت سے ایک اعتراض کر کے اس کا جواب دینا چاہتے ہیں اغراق یا کہ اپنے کہنا کہ مصلح جبکہ پسند دعویٰ پر دلیل دے تو اس کا اپنے حرف تین سوال یعنی منع و تفہیف و معاد و نہ کوئی جواب کر جائے تین میں حرف ممنوع ہے کیونکہ اس کا اس کے لادہ پارچ سوال کو سکتا ہے تفصیل اُسے مذکور ہے

**بیانہ امال العلم استلزم اہد:** — یعنی پارچ سوالوں میں سے ایک تدرج دلیل ہے جس کی تین صورتیں ہیں ایک کہ دلیل دعویٰ کو مستلزم نہیں چنانچہ اس اکیل یہ کہ کہ اپنے کہ دلیل دعویٰ کو مستلزم نہیں دوسرا صورت یہ کہ دلیل کسی دو سکر تقدیر کا محتاج ہے چنانچہ اس اکیل مدعا کو کہ کہ اپنے کہ دلیل ایک ایسے مقدار کا محتاج ہے جو ذکر نہیں کرے عام ہے اس اکیل اس مقدار کو بیان کرے یا کہ کہ جیسے قیامت کر کے تحریتی صورت یہ کہ مقدار میں استدراک ہے چنانچہ اس اکیل مدعا کو کہ کہ اپنے کہ دلیل کا ایک مقدار مذکور ہے

**او بالقصد رکون علی المطلوب عطف علی قولہ بقدح جیان یقاله هذالدليل او جزءه المایم وعہد فرض**  
**المطلوب او جزءه مصح مشاهد اذ بد وہ او بنع ما یلزم صحیۃ الدليل بان یقاله اما یعم هذالدليل**  
**ان لوکان کذا وذا ممنوع فان هذک الاسولمة الحجۃ من افرادا بحث وليس شیئا ممنا من النوع الشاذة**  
**المنکور کو رکون**

**ترجمہ:** — (بامصادره علی المطلوب کی وجہ سے) وہ عطف ہے مائن کے قول بقدح یہ اس طور پر کہا جائے کہ دلیل ہے یا اس کا حجرا تمام و حجح ہے اگر دلیل یا اس کا حجرا صحیح ہو تو اس کے ساتھ یا اس کے بغیر (یا جس کو صحیح دلیل لازم ہے اس کے ساتھ کی وجہ سے) باس طور کہا جائے کہ یہ دلیل صحیح ہے اگر وہ اسی ہو اور وہ ممنوع ہے کوئی نکدیر پاچوں موالات افراد بحث سے ہیں اور وہ مذکورہ متنیں اغراق میں سے نہیں۔

**لکھنوری:** — بیانہ او بالقصد رکون — و معرفت ہے بقدح الدلیل پر اصل عبارت یہ ہے تفہیف

بالمصادرۃ علی المطلوب یعنی حضر بحث میں اختراع ہے المصادرۃ سلی المطلوب کی وجہ سے اور وہ اس طرح کہ اپنے دلیل سے مصادرۃ سلی المطلوب لازم آتا ہے اور وہ بالسلسلہ ہے اور تکمیل دلیل سے بالسلسلہ لازم آئے وہ دلیل بھی میں ہے  
**قولہ عطف علی قوله:** یہ اذالہ ہے اس وہی کا کہ مصادرۃ علی المطلوب یعنی تدرج دلیل کی جو تجھی صورت ہے کیونکہ اس کا عطف لاستدراکہا پر ہے حاصل از الہی کہ بالصادرۃ کا عطف بعد تدرج الدلیل یہ ہے لاستدراکہا پر نہیں پر مصادرۃ قدرح دلیل کی طرح علی خودہ مستقل جو تھا اختراع ہے اور وہ اس طرح کہ دلیل یا جائز دلیل کا پورا صحیح ہر نامہ لوں یا جائز دلیل پر تو قوی ہے پس وہ مصادرۃ سلی المطلوب ہے سائل خواہ اسپر شاہد پیش کرے یا زکرے  
**بیانہ او عین مایل ذمہ:** یعنی پاچوں سوالوں پر کہیں کو صحبت دلیل لازم ہے اس کو منع کر دیا جائے چنانچہ میں ہے کہ جو حیران کی صحبت کو لازم ہے وہ اس دلیل سی موجود نہیں مثلًا میں کہ کہ ایک دلیل انی وقت صحیح ہوگی جبکہ اسیں فلان مقدمہ رافت لای جائز یا اس کا پایا جانا معمور ہے۔

**فیحاب عن الاول و هو نقض بالقدح عدم الاستلزم وعن الثنائي وهو نقض بالقدح الاصحیاح مقدمہ**  
**و عن الرابع وهو نقض بالمصادرۃ علی المطلوب باقہ ای المذکور ان كان بشاهد ای مخ شاحد بدل لعل ذلك**  
**نقض ای حفونقض حیث یصدق معنی النقض عليه وهو بیان خساد الدلیل بشاهد من غير لعن من**  
**ملک لولہ و لا ای ان لم يكن مع شاحد بدل لعلیه فکلبوک عن مجموعہ و کلام من ای الاجات المسموعة**

**ترجمہ:-** (ایسی جواب دی جائے گا پہلا سوال کا) اور وہ نقض بالقدح ہے عدم الاستلزم کی وجہ سے (اور درستہ سوال کا) اور وہ نقض بالقدح ہے کسی مقدمہ کی طرف محتاج ہوئی کی وجہ سے (اور جو تھا سوال کا) اور وہ نقض ہے اس کا ساختہ کے ساتھ ہے جو اس پر دلالت بالمطلوب کی وجہ سے (ایسی طور کر دو) یعنی مذکور (اگر شاہد کے ساتھ ہے) یعنی اگر شاہد کے ساتھ ہے جو اس پر دلالت کرتا ہے (تو نقض ہے) یعنی اس دلیل کے کوئی نکتہ نقض کا معنی اس پر صادر ہے اور وہ مصادد دلیل کو شاہد کے ساتھ بیان کرتا ہے بغیر یہ کہ اس کے مذکور کے لئے تحریک ہو (دورہ) یعنی اگر وہ شاہد کے ساتھ نہ ہو جو اس پر دلالت ہے (تو رکاب ہے) جو مجموع نہیں اور بیہار کلام ان بحثوں میں ہے جو مجموع ہیں۔

**تشریح:-** **بیانہ فیحاب عن الاول:-** یعنی پہلا درستہ سوال کا ایک ہی جواب ہے اور وہ یہ کہ اس سوالوں میں سائل شاہد پیش کرے تو وہ نقضی میں داخل ہو جائیں گے کیونکہ نقضی کا جو معنی ہے وہ ان میں موجود ہے اور اگر شاہد پیش نہ کرے تو وہ مکابرہ میں داخل ہو جائیں گے جو مناظر ان کے نزدیک غیر قابل قبول وغیر معمور ہے اور بیہار کلام ان بحثوں میں ہے جو مجموع ہیں۔

**قوله** هو النقض بالقىد - متن میں اول دو دو میں سے مراد کیا ہے؟ اس بحث سے اسکی دو فناہت بیان کی جاتی ہے کہ اول سے مراد وہ سوال ہے کہ اپ کی دلیل دعویٰ کو مستلزم نہیں اور دو میں سے مراد وہ سوال ہے کہ اسکی دلیل کو کہے کہ دلیل ایک ایسے مقدار کا محتاج ہے جو نہ کوہ نہیں۔ اور جو پرفا سے مراد وہ سوال ہے کہ اسکی کوہ کہے کہ دلیل سے مقدارہ علی المطلوب لازم آئی ہے جو باطل ہے۔

**قوله** ای فھونقض - دو چیزیں یہاں مذکور ہیں ایک یہ کہ متن میں نقض ترکیب کے اعتبار سے خبر واقع ہے ہوں مبتداً مخذلف کی اور دوسری اس امر کا بیان ہے کہ نقض میں جس طرح مدلول سے تحریک کئے بغیر تابع کے مامنوف اف دلیل کو بیان کیا جاتا ہے اسی طرح مذکورہ تحریک سوالوں میں بھی اف دلیل کو بیان کیا جاتا ہے الگ شاید کے ساتھ ہو در نہ مکاہرہ ہے جو مجموع نہیں۔

**وَجِبَّ عَنِ النَّالِثِ وَهُوَ النَّقْضُ بِقَدِحِ الدِّلِيلِ لَا يَسْتَدِرُ إِلَّا مَقْدِهِ لَهُ بِأَنَّهُ لَا يَنْشَأُ فِي غَرْفَةِ الْمَنَاظِرِ**  
غرفہ المعلم اثبات مطلبہ بالدلیل وذا یحصل وان کان لبعض مقدہ مانعه مستد رکھے غایبہ انہ توک  
الا ولی و تحریک لفظ تہ کا لعلہ لہا بالطلوب زائد آی بجز اثبات المدلول بدون ذکرہ فالسؤال  
علیہ بترك الا ولی فی التکلم لیں من الجھت فی شیء و عن الحی امس و هو القضی عین ما یلزمه صحیۃ الدلیل  
**مَبْتَسِرُ الْمَقْدِمةِ الْمَأْخوذَةِ فِي حَدِ الْمَسْتَحِبِ مَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ صَحِیۃُ الدِّلِيلِ سَوَاءْ كَانَ جُزْءاً أَوْ كَلِماً سَلَوةً أَوْ**  
**تَغْییرَهَا بِالْبَعْلُومِ مَا كَانَ عَلَى صَحِیۃِ الدِّلِيلِ وَتَامَهُ بِلِلْتَوْفِیْنِ إِلَّا المسْتَحِبُ دَاخِلُ فِي الْمَسْتَحِبِ**

**ترجمہ** - (اور تیرسا سوال کا جواب بایں پورا دیا جائے گا) اور وہ اعتراض ہے قید دلیل کے ساتھ اس وجہ سے کہ مستدرک ہے مقدار اس کے مقدمات میں سے (کہ وہ غرض مناظر کے منافی نہیں) کیونکہ معلم کا مقصود دلیل سے اسکے مطلوب کو ثابت کرنا ہے اور وہ حاصل ہے الگ جسہ اس کے بعض مقدمات مستدرک ہیں۔ زیادہ سخن بایہ تو ک اولیٰ کا ترک ہے اور ایسے زیادہ مقدار کا ذکر کرنا جسیں کام مطلوب سے کوئی لعلی نہیں اس کے ذکر کے بغیر مدلول کا اثبات چاہیے اس پر اولیٰ فی التکلم کے متعلق سوال کرنا بحث سے نہیں (اور پانچوں سوال کا جواب دیا جائے گا) اور وہ اعتراض ہے اس چیز کو منع کر کے جو صحیت دلیل کو لازم ہے امقدار کی تغیر امقدار جو منع کی تحریک میں عبور ہے (ما یتوقف علیہ صحیۃ الدلیل کے درجیہ عام ہے وہ دلیل کا جائز ہے یا اجدید نہیں جیسا کہ گزار (یا) امقدار کی تغیر مامنوف کے اس قول سے کا جائز (ممکن نہ ہے) صحیت دلیل اور اس کا تمام ہونا (اس کے بغیر) میں وہ منع۔ منع کی تعریف میں داخل ہے۔

**لَئِنْ شَوَّحَ** - بیانہ وحیاہ عن النالث، تغیر سوال بر کھا کر مقدار مستدرک ہے چنانچہ اس اہل مدغی کو

کہے کہ آپ کی دلیل کا ایک مقدمہ زائد ہے جو اب اس کا یہ کردہ زائد مقدمہ متناظر کی غرض کے ساتھ نہیں اسلئے کامل  
کی غرض من مطلوب کو دلیل سے ثابت کرنا ہے اور وہ اس مقدمہ کے بغیر ہی ثابت ہے پس اگر کوئی مقدمہ زائد بھج جو چک  
تو اس میں کوئی مفہوم نہیں۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہا جائے کہ مسئلہ نے اولیٰ کو ترک کر کے ایک سے زائد مقدموں  
لوڈ کر کیا اس کے ذریعے بغیر مطلوب حاصل ہے پس اولیٰ فی استکلم کے ترک کا سوال بحث سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔  
میانہ و عن الخاتم۔ یہ جواب ہے اس پانچواں حوالہ کا کچھ چیز آپ کی دلیل کی صحت کو لازم ہے وہ دلیل میں موجود  
نہیں جواب اس کا یہ کہ جو چیز دلیل کی صحت کو لازم ہے یا جس کے بغیر صحت دلیل مکن نہیں وہ مقدمہ ہے اور اعتراض اسی  
مقدمہ پر ہوتا ہے پس وہ بقیہ جو منع کی تعریف میں داخل ہے کیونکہ ما قبل میں منع کی دو تعریفیں اللہ تعالیٰ میں ایک می تو قوف  
علیہ صحت الدلیل اور درسری بالا یہ کہ صحت الدلیل وہ امر بارور ہے یعنی یہ کی تعریف کا یہ کہ مقدمہ وہ ہے جس پر صحت دلیل  
موقوف ہو گام ہے وہ دلیل کا جائز ہو یا جائز نہ ہو مشکل اشراط کردہ دلیل کا جائز نہیں لیکن السیر صحت دلیل ہو تو ف  
یہ معنی درسری تعریف کا یہ کہ مقدمہ وہ ہے جس کے بغیر صحت دلیل اور تمامیت دلیل مکن نہ ہو۔  
فما انقر ما ذکر لم يوجد جب جبت سمع من انسان الادان يکون داخلاً في واحد من الشاذة وأما الغريب اذا كان  
بل بل اینجنت کما اذ انقضی انسان بنفی المقدمة المعینة ولم یتعرض عینها اصل فهو غير مسموع اليها  
عند الحقیقت فلا يرد به التقادم ایضاً

ترجیح:— پس جب امور بذکورہ ثابت ہو گئے تو اپ اسی کوئی بجٹ ور جو در نظر ہی بجس اٹل سے مسحور ہو ملکو وہ مذکورہ  
تینوں سوالوں میں سے کسی ایک میں خود ردا خل ہو گی۔ اور لیکن عقب جیکہ بیوو بجٹ ہو تو مشلاً جیکہ اٹل مقدمہ تحریک  
کی نقی کے درپے ہو اور اس کے شرع کا قطعاً انقرض نہ کرے تو وہ بھی محققین کے زد دیک مسحور نہیں پس اس سے بھی نقہی ازد

لشیعہ تعلیم فلما تقریر یہ خلاصہ کلام ہے ساتھ ہی اس سوال کا جواب بھی کہ سائل کی بحث کا حصر  
درستین میں کیا گیا جیکہ ان تین کے علاوہ بھی جنکن ہے جواب یہ کہ سائل کا جو سوال قابل قبول ہے وہ تین یعنی لقپن و معارضہ  
و منع میں سے کسی میں فرود را خلی بھر

**قولہ واما الغصب**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ بحث سائل میں ایک عفیب بھی ہے جو نہ کو رہ تین سوالوں میں سے کسی میں داخل نہیں پس بحث سائل کا حصر تین بھی نہ ہوا۔ جواب یہ کہ عفیب اگر بطور بحث ہو تو سائل کسی مقدار میں بھی کی لنگی تو کرتا ہے لیکن وہ کسی صورت میں قبول ہیں پس مقدارہ معینہ کی لنگی اگر مذکورہ تین سوالوں میں کسی میں داخل بھی نہیں تو کرتا ہے لیکن وہ کسی صورت میں قبول ہیں پس مقدارہ معینہ کی لنگی اگر مذکورہ تین سوالوں میں کسی میں داخل

نہ سوچ تو اس میں کوئی حسرج کی بات نہیں۔

قوله يعني المقصد منه، نفي و منع میں اگرچہ لفاظ اکادمیک معلوم ہے تاہم لیکن درجہ میں فرق ہے کہ یونیورسٹی کی طرف  
معنی یہ ہے کہ میں نہیں راحت لیکن وہ اپنے کاریئر کا درجہ بندی ہے کرتا اور منع کا معنی طلب الدليل ہے لیکن دلیل کا مطالعہ کرنا ہے  
لئے ملکا فرع من بیان الاعات، التعمیر از ارادات بین المذاہن خاتمه فقا الرخاتمة قد علمت ان المناظر کو کلمہ سوا  
کافیت بطریق طلب التصحیح او طلب الدليل اغا المنع او المتفق اغا المعارضۃ متعلق بالاحکام المعتبرۃ ہم خیرۃ  
کانت تدک الاحکام کما في الدعاوى او صفتیہ کما في التعریفات لیعنی ما لم یعتبر فی التعریف حکم جائز علی الامر  
لیكون خذک التعریف تعریف الامم لا میتورا المذاہن فیه

**ترجمہ:** — پھر حبیب ماتن قدس سرہ احکام تحریر کے بیان سے فارغ ہو چکے تھا ہمروں نے ارادہ فرمایا کہ دخانی کر سیاں کرے تو فرمایا (دخانی آپ مظلوم کر چکے کہ تمام مناظرہ) عام ہے وہ طلب تصریح کے طور پر ہم یا طلب دلیل یا منع یا انقضائی دخانی کے طور پر (کا تعلق احکام اخباریہ کے ساتھ ہے خواہ) وہ احکام (صریح ہوں) جیسے دو دوں میں (یا اضفیہ) جیسے تعریفات میں یعنی خیلی تعریف میں تجدید پڑھیں گئی کا اعتبار نہ کیا جائے وہ تعریفات اس کی تعریف ہو گی۔ مناظرہ اسیں مستور نہ ہو گا لیکن اس کے ساتھ ملائی تصریح کے ساتھ ربط کا کہ احکام تحریر کے ساتھ ملائی عبارت کا ما قبل کے ساتھ ربط کا کہ احکام تحریر کے ساتھ ہے۔

قولہ سزا کانت: متن میں جو کلمہ ہے اس عبارت سے اسلکی وضاحت بیان کی جاتی ہے کہ وہ طلب  
برج کے طور پر یا طلب دلیل یا منع یا تلقن یا عمار فن کے طور پر اور طلب دلیل سے مراد دلیل کا بظاہر کرنالے ہے اور  
طلب دلیل سے مراد منع نہیں جوں کہ منع کا ذکر بعد میں فرازیہ بطور تقابل بھاولان میں میں ہر ایک کا لفظ حکم خبری کے  
ساتھ ہے۔ حکم خبری عامہ ہے کہ مرد ہو جیسے دعا دی جیدیا صحنی ہو جیسے تعریفات میں جنما کہ ان ان کی تعریف اگر جوان ناطق سے  
کی جائے تو اسیں حکم اگرچہ وراحت نہیں لیکن ضمناً وجود ہے جو نکہ تعریف سے معقول اس کے جائز و مالخ ہونے کو بیان کرنے ہے  
قولہ لا یتصور المناظرة: مذاہرہ کیلئے تعریف میں مرد و در پر حکم صحنی کا اعتبار اسلئے فوری ہے کہ مذاہرہ کہتے ہیں  
ذہنی امام کی توجہ کو جو نسبت میں ہوتی ہے درستگی کو ظاہر کرنے کیلئے اور امت میں توجہ ہی کو حکم کہتے ہیں اس تعریف میں

مناظر کیے حکم کا ہزنا ضروری ہے اگرچہ ضنایہ ہو درد مناظر کی مقصود نہ ہو گا۔

و مالیقانے میصور المناظر فی التعریف بل اعتبار حکم صنی کا نہ ہناک علی طریق اعتبارہ وکذل الشیع  
طلب تعمیم النقل فی الكلام الادنی کہا اذ اقال احمد قال البُنی صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کُسُنَیْنِ الدِّینِ  
کا ذکر غریب اور کعاشر سبیل و فی المفرد کما اذا نقل تعریف شی بفرج

ترجمہ:- (ادوڑ جو کہا گیا کہ) مناظر تعریف ہیں (بل اعتبار حکم صنی کے مقصود ہوتا ہے) جیسا کہ ہے آپ کو اس  
کے طریقہ اعتبار پر تبہی کیا (اسی طرح کلام انشائی میں تصحیح نقل کا مظاہر درست ہوتا ہے) چنانچہ حب اولیٰ کہے کہ  
نبی کریم صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نے فرمایا کہ دنیا میں آپ اس طرح زندگی گذاری گویا آپ غریب ہیں یا راستہ کا سافر  
(اور مفرد ہیں) جیسے کہ جب کسی شی کی تعریف مفرد کے ساتھ منقول ہو۔

<sup>ل</sup> تشرح:- بیان و مایصال: یعنی بعض علماء کا خیال ہے کہ بل اعتبار حکم خبری کے بھی مناظر مقصود  
ہو سکتا ہے پس تعریف میں حکم صنی کے اعتبار کرنے کی ضرورت نہیں اسی طرح کلام انشائی میں بھی مناظر کی بخشش  
درست و صحیح ہی اور اس میں تصحیح نقل کا مظاہر درست ہے اسی طرح نفرد میں بھی مناظر مقصود ہو گا چنانچہ کسی  
نے اگر کسی شی کی تعریف مفرد کے ساتھ نقل کی تو اس میں بھی تصحیح نقل کا مظاہر ایکجا سکتا ہے۔

<sup>ل</sup> قولہ کما اذا قال:- یہ مثال ہے بعض عمداء کے الس قول کی کہ کلام انشائی میں تصحیح نقل کا مظاہر کیا  
جاسکتا ہے چنانچہ بنی کریم صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کا ارتاد ہے کن فی الدین کا انک غریب اور کسی اربیل یعنی دنیا میں آپ  
اس طرح زندگی گذاری گویا آپ غریب ہیں یا راستہ کے سافر ہیں یا سیر اشارہ ہے جیسی تصحیح نقل کا مظاہر کیا جاسکتا ہے۔

<sup>ل</sup> لوقا شارة الحُدُم تمامہ فانہ لافتہ فی صدق الحیوان لا يضر على فرسٍ مشلاً صبح عدم اعتبار کو متنه  
تعریف الادنی وکذل اما طلب فی قولہ قال البُنی صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کُنْ فی الدِّینِ اَنْ تَقْرِیْجَ كُونْهُ قَوْلَهُ  
صلی اعلیٰ علیہ وسلم و هو خبر کہ تحریج الادنی کا دشمن بہ الوحدہ لَمْ اَمَا المفرد فبعد ما بین الادنی لا یحتاج الى البيان

<sup>ل</sup> فہدام ای فہو هدم مخدی المناظر المشهورۃ بین الجھور والمعقول فی افتہ هذ الفن و هو وجہ المخالہ  
فی النسبة بین الشیئن انہا را للصواب فلذیر دانہ بجز ازان یعنی المناظر بمال فی دم هدا مہمہ علی ذکر  
العقد میں مثل ان یقال المناظر کو توجہ المخالہ فی شیء اعم من ان یکن نسبہ اولان

ترجمہ:- (قولہ مذکور اگر تمام ہے) اشارہ ہے اس کے عالم سے ہونے کی طرف کوونکہ مشلاً فرس یا حیوان ایسی کے  
نادق ہونے میں کوئی مصادف نہیں باوجود دیکہ اس کا افسانہ کی تعریف ہونے میں کوئی اعتبار نہیں اسی طرح ان کے قول

قال النبي صلی اللہ علیہ وسلم کن فی الدین انشیں توں نبی مسیح کا مطابک کیا جاتا ہے اور وہ  
خبر ہے تصحیح انشا نہیں چنانچہ وجدان اس کامت ہے کہ تماہیے لیکن مفرد تو بعد اس چیز کے تو شروع میں بیان کیا گی وہ یہ  
کامت ارج ہیں (تو ہم دو مہینے) یعنی وہ ہم دو مہینے کی (حد ناظر کی) جو مشهور ہے جو کوئی دریاں اور منقول ہے اس فن کے  
واضھ سے اور وہ تعریف توجہ المخاصلیں فی النسبۃ میں اشیائیں انہاراً للهدایۃ پس یہ خارج نہ کوئی کامکار جائز ہے تعریف  
مناظر کی اس چیز سے کہ اس قدر پر اس کا ہندوم ہونا لازم، نہ آئے گا چنانچہ کہا جائے کہ مناظر کی وجہ ہے اسی وجہ  
والے کا کسی اشیٰ میں متوجہ ہونے کو عام ہے وہ مشیٰ نسبت ہو یا نہ ہو۔

**التشویح:** — بیان نو تھا: یہ رہ ہے بعض علماء کے اس قول کا جو ما قبل میں مذکور ہوا کہ بلا انتہا حکم  
صحنی کے مناظر متصور ہو جاتا ہے اس کوئی طرح سے رد کیا گی ایک یہ کہ یہ سیل می ہیں کہ بلا اعتبار حکم صحنی کے بھی تعریف  
میں مناظر ہو سکتا ہے اور کلام انشا میں بھی تصحیح کا مطابک کیا جاسکتا ہے در بر ارد یہ کہ اگر اسکو یہ کہ  
جائے تو اس سے مناظر کی تعریف ہی باقی نہیں رہے گی۔

**قولہ اسئلہ اٹی عدم:** — یعنی لو تم سے نہ اشارہ ہے کہ بعض لوگوں کا مذکورہ قول تمام درست نہیں  
کیونکہ اگر کوئی ان ان کے متعلق یہ کہے کہ جو حیوان اسیں ہے اور قابل ان ان کی تعریف اور حکم صحنی کو حس کا مطلب  
جماع و مالع ہونا ہے، کا کوئی اعتبار نہ کرے تو اس کا مثلاً فرس پر صادق اُنے میں کوئی فاد و سرچ نہیں کیونکہ اسیں حکم  
خبری نہیں۔ نہ مراحت اور نہ ضم اور اگر قابل یہ بنا کرے کہ حیوان ابین ان ان کی تعریف ہے تو اب اسیں حکم صحنی ہو گا  
کہ تعریف جائز بھی ہے اور مالع بھی اور اگر وہ فرس پر صادق اُنے تو تعریف دخل غیر سے مالع نہ ہو گی جبکہ معلوم  
ہوا کہ تعریفات میں بلا حکم خبری کے مناظر درست نہیں۔

**قولہ لذ اغایا طلب:** — یعنی اسی طرح بعض لوگوں کا یہ کہنا بخواہ درست نہ ہو کہ کلام انشا میں بھی اجات مناظر  
 صحیح ہیں پس اسیں تصحیح نقل کا مطابک ہے کیونکہ انہوں نے ارشاد نبوی سے کلام انشائی میں تصحیح نقل کا مطالبا کا  
 جو والہ پریش کیا ہے وہ درست نہیں چونکہ تصحیح نقل کا مطالبا انشا میں نہیں بلکہ اسیں ہے کہ یہ بھی کوئی صلی اللہ علیہ وسلم کا  
 قول رہ بے یا نہیں لہذا اس خبر ہے انشا نہیں پس اس سے معلوم ہوا کہ اجات مناظر کا لعنتی نسبت خبری اور حکم خبری کے  
 ساتھ ہے کلام انشائی کے ساتھ نہیں۔

**قولہ اما المفرد:** — یعنی مفرد کا اس کا حال بھی جو نکہ تردد عین معلوم ہو گی اسلئے وہ دربارہ بیان کا  
 محض ارج نہیں یعنی اگر اسکی حکم صحنی کا اعتبار ہے تو اس میں مناظر ہو سکے کا اور اگر حکم صحنی کا اعتبار نہیں تو مناظر

نہیں ہو سکے گا لپس بعض علماء کا مذکورہ قول غلط ہو اکہ بلا اعتبار حکم ضمیحی کے مناظر ہو سکتا ہے۔

**قولہ ای فلسفہ** ای فلا وحدام۔ لفظاً ہو کی تقدیر سے نیز اس امر سے ہے کہ یہ مخبر ہے تو مبتداً مخذوف کی خلاف یہ کہ بعض علماء کے قول کو اگر درست مانی جائے تو اس سے مناظر کی اس تحریف کا یہ لازم آئے گا جو تمہارے میں مشہور اور واضح فن سے منقول ہے اور وہ تحریف کہ ہے توجہ المحتاجین فی النسبۃ میں اشیاءں اہم الالهاب

**قولہ فلا بیدافنه**۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ مناظر کی تحریف وہ نہیں جو کہ نے بیان کی ہے بلکہ اس کی تعریف پر ہے توجہ المحتاجین فی النسبۃ ای اعم من ان یکون نسبۃ ادلالیٰ دھبیک نے والے کا کسی شیعی میں توجہ ہونے کو بیام ہے وہ شیعی نسبت ہو یا نسبت نہ ہو جواب پر کہ مناظر کی تعریف سے یہاں راد مطلق تعریف نہیں بلکہ وہ ہے جو تمہارے میں مشہور اور اس فن کے ذا صحن سے منقول ہے اور وہ تعریف وہ ہے جو متن میں ماقبل میں ذکر ہوئی یعنی توجہ المحتاجین فی النسبۃ المختصرہ

وَتَكْثِيرُ لِقَواعِدِ الْجُبُوتِ فَإِنْ مَا يُرِدُ عَلَى التَّعْرِيفِ كَلِمَاتٌ خَلُقَتْ فِي شَيْءٍ مِّنَ الْمَوْعِدِ إِشْلَاثَةٍ مِّنْ غَيْرِ فِرْقَةٍ  
فَإِنْ يُكَفَّرْ اعْتَارُ النَّسْبَةِ وَإِذْ رَأَى الْأَجَاجُ الْوَارِدَةَ فِي الْأَجَاجِ الْمَذْكُورَةِ وَالْتَّقْلِيلُ فِي الْقَواعِدِ لِيُقْ

### بـ الـ حـفـظـ وـ الـ حـفـظـ

ترجمہ:- (اور قواعد حدیث کو زیادہ کرنے ہے) اسلئے کہ وہ سوال جو تعریف پر وارد ہے مفروض تلاش میں سے کسی میں داخل نہیں (بلاؤ فرودت) کو نکلے گا ان ہے نسبت کا معتبر ہونا اور ان بھیوں کو داخل کرنا جو وارد ہیں ابھاٹ مذکورہ میں دادر تقلیل قواعد میں ضبط و حفظ کے زیادہ لائق ہے۔

**لکھنوری** ۔ میانہ تکثیر لِقَواعِدِ الْجُبُوتِ اس یہ تکثیر اور دے ہے بعض علماء کے قول کا کہ بلا اعتبار حکم ضمیحی کے مناظر منقول ہو جاتا ہے تو قواعد حدیث کا بلاؤ فرودت زائد ہونا لازم آئے گا جونکہ اس تقدیر پر تعریفات پر دارد ہوئے والا سوال منع و لفظ و معارفہ میں سے کسی میں داخل نہ ہو گا اور بلاؤ فرودت مذکورہ سوالات کا تین میں ایک نہ ہے گا اور ان کے جوابات بھی علیحدہ طور پر دینے پڑیں گے۔

**قولہ** فان عکن، یعنی قواعد حدیث کا بلاؤ فرودت کثیر ہونا اس وقت لازم آتا ہے جبکہ نسبت و حکم کا اعتبار زکی جائے اور اگر نسبت و حکم کا اعتبار کیا جائے تو تعریف پر وارد ہونے والا سوال مذکورہ تینوں سوالات میں کسی میں فرود داخل ہو گا اور ان کے جوابات بھی علیحدہ طور پر از سفر نہ دینے کی فرودت نہ پڑیں گے۔

**قولہ** وَالْتَّقْلِيلُ بـ۔ یہ جواب ہے اس سوال کا کہ قواعد حدیث اگر زائد ہو جائیں تو اس میں خرج کیا جائے

کیا ہے؟ جواب یہ کہ قواعد بحث میں تقلیل جو نکلے صنبل و حفدا کے اعتبار سے زیادہ لائق و بہتر ہے اور تکمیل کی  
منافی اچنپے بجا کریم کا لارٹا دھے خیر الکلام ماقول ددل۔

وَصِيَّةٌ أَيْ هُدًى وَصِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ الْكِتَابُ لِنَا لَظِيرٌ أَوْ مِنَ الْمَصْنُوفِ لِلتَّعَايِنِ سَمَاعًا وَصِيَّةٌ لَانَّهُ فِي أَخْرِ الْكِتَابِ كَا يَكُونُ  
الْوَصِيَّةُ فِي أَخْرِ الْعِرْلَادِ حِينَ الْاسْتِجْمَالِ فِي الْجُبُّ قَبْلَ الْغَيْمِ بِتَامِهِ وَفِي عَدْمِهِ فَوَانِدُ الْجَاهِنِينِ جَاهِنِ  
الْمَعْلُلِ وَجَاهِنِ السَّالِلِ

**ترجمہ:** — (وصیت) یعنی یہ وصیت ہے کتاب کی اسن کے ناظر کیلئے یاد وصیت ہے مصنف کی متعلقات  
کیلئے۔ ماں قدس سر ہے اس کا نام وصیت اس کے رکھا کر دہ کتاب کے اخیر میں ہے جس طرح وصیت اخیر عرب میں  
ہوتی ہے (بحث میں جلد بازی کرنا سخت نہیں) تمارہ تجھنے سے ہے (اور جلد بازی کر کرنے میں فوائد ہیں دلوں پر جب  
کے لئے) ایک جائز بعلل کیلئے اور در دری جائز بائن کیلئے

**لکھنوری تفسیر:** — قولہ ای ہدہ کو وصیت ہے۔ ہدہ کی تقدیر سے یہ اشارہ ہے کہ من میں الفاظ و صورت خبر ہے  
ہدہ مبتداً الحذف کی اور وصیت کا صدر کتاب بھی مکمل ہے اور مصنف بھی۔ الگ کتاب ہو تو وصیت ناظرین کیلئے ہوئی  
اور اگر مصنف ہو تو وصیت طلب کیلئے ہوئی۔

قولہ سماها وصیت اس یہ جواب ہے اس سوال کا کہا جائش مناظر کے متعلق جو کچھ بھی کتاب کے اخیر میں ذکر ہو  
ہوا اس کو وصیت کیوں کہا جاتا ہے؟ جواب یہ کہ وصیت جس طرح تقریباً اخیر عرب میں ہوتی ہے اسی طرح وہ چند مثال  
بھی جو کتاب کے اخیر میں ذکور ہوتے ہیں اسی نسبت سے ان چند میں کو وصیت کہا گیا۔

سَمَاعًا لِرَحِيمِ الْاسْتِجْمَالِ وَصِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ کے طور پر یہ چند فرودی اس ایل ہذکور ہی کہ بحث میں جلد بازی  
سے کام لینا اچھی بھروسی پس مکمل بات تجھنے سے ہے خود بولنا نہ شروع کر دے اور اسی بھروسی کر خود جلدی جلو  
بولنا شروع کر دے جو نکلے عملت رکنے میں معلم وس ایل دلوں کیلئے بہت سارے فوائد ہیں جن میں سے  
کچھ فوائد تولد دلوں میں مشترک ہیں اور کچھ ددلوں میں سے ایک کیلئے خاص ہیں۔

أَمَّا كَوْنُهُ فَإِنَّكَ لَجَاهِنِ الْمَعْلُلِ فِلَانَهُ رَبِّ الْعِظَمِ الرَّدِيلُ أَوْ يَنِيدُ عَلَيْهِ شَيْءٌ كَمِرَ وَعَلَيْهِ شَيْءٌ أَوْ حِذْفٌ  
شَيْئًا أَوْ يَنِيدُ كَرِدَ لِيَلَ مَقْدَمَهُ نِظَرَةٍ أَوْ تَبَيَّنَهُ مَقْدَمَهُ خَفْتَهُ فَسَلَمَ كَلَمَهُ عَنْ مَنَاقِشَهُ اَخْنَمَ وَالْهَنَّا  
رَبِّ الْقَنْبَنِي الْمَنَاظِرَةُ وَسَعَةُ فِي الْوَقْتِ وَلَا وَسْعَةُ فِي ذَلِكَ لَفْوَاتِ اَهْرَمِ دِينِي أَوْ دِينِوْيِي وَالْهَنَّا بِالْيَقْعَدِ  
فِي الْجُبُّ تَقْرِيبًا كَلَمَ مَعْلَمٌ اَخْرَلَ مَهَارَةً فِيهِ الْمَعْلُلِ فَنِظَمَ جَهَلَهُ مِنْ اَنْ اَنَّ اَنَّ اَنَّ وَالْهَنَّا بِالْيَقْعَدِ مِنْ الْمَنَاظِرَةِ

### دورانِ الراس

**ترجمہ:** — لیکن اس کا جانب مصلح کیلئے فائدہ ہوتا تھا وہ اس نے کہ اوقات دلیل کو بدل دیتا ہے اور اس پر کسی ایسی شی کو زیادہ کر دیتے ہے جس کا دہ ارادہ نہیں کرتا یا کسی شخصی کو حذف کر دیتا ہے یا مقدمہ نظر پر کی دلیل کو ذکر کرتا ہے یا مقدمہ خفیہ کی تینی کو تو اس کا کلام خصم کے مقابلہ سے محفوظ ہو جائے گا اور نیز اس اوقات مثلاً کی وقت میں وعوت ہوتی ہے اور جلد بازی میں کوئی دعوت نہیں ہوتی ان کے ارادے نیز دنیوی کے فوت نہیں کی وجہ سے اور نیز بحث میں لفڑیا علم آفر کا اس کلام واقع ہوتا ہے کہ جس میں مصلح کو کوئی ہمارت نہیں ہوتی تو لوگوں کے درمیان اس کی جماعت ظاہر ہو جائیگی اور نیز ادوات مثلاً سے سرکاری چیز کا اپنایا ہوتا ہے۔

**تشریح:** — قوله اما کونہ فلائق: — سب سے پہلے یہاں مصلح کے جلد بازی از کرنے کے فوائد کو بیان کیا

جاءے گا پھر اسکی کو فوائد کو بیان کر کے ان کے مشترک فوائد کو بیان کیا جائے گا لیکن مصلح کے جلد بازی کرنے کے نعمات اور نہ کرنے کے فوائد ہیں کہ (۱) مصلح جلد بازی کی وجہ سے کبھی غلط دلیل بیان کر دیتے ہے اور اسکی نعمات اور نہ کرنے کے فوائد میں تبدیلی کرنی پڑتی ہے (۲) جلد بازی کی وجہ سے کوئی چیز کم ذکر کر دیتا ہے پھر کوئی اضافہ کرنا پڑتا ہے پس اگر مصلح جلد بازی از کرنے کے اور سوچ سمجھ کر شروع سے درست کلام کرے تو اس کو دلیل میں اضافہ کرنی کی طرز درست نہ پڑیجی۔ (۳) عجلت نہ کرنے پر مصلح کبھی نظری مقدار پر دلیل دیتا ہے (۴) کبھی خنثی مقدار پر تینی پیش کرتا ہے اسی طرح وہ ختم اور اس میں کہ مقابلہ یعنی اعتماد میں محفوظ ہوتا رہتا ہے (۵) مقابلہ کے وقت میں وعوت ہوتی ہے اور مصلح جلد بازی کرے تو اس سے وقت میں وعوت ختم ہو جاتی ہے (۶) عجلت سے اہم دنیوی دعویٰ یا معاملہ کبھی فوت ہو جاتا ہے دنیوی معاملہ اس طرح فوت ہوتا ہے کہ اس سے غلط دلیل سے سرزد ہوتا ہے اور دنیوی دعویٰ یا معاملہ کی بے عزی ہو جاتی ہے (۷) جلد بازی سے مصلح کبھی ایسے علم کی بات شروع کر دیتا ہے جس میں اس کو ہمارت نہیں تو اس سے لوگوں میں مصلح کی جماعت ظاہر ہو جاتی ہے (۸) جلد بازی کے سرکبھی چکر لئے لاگتا ہے اس سے مصلح کو فارمہ کے بھائی لفڑیا نے دوچار ہونا پڑتا ہے پس اگر مصلح تحمل برداری سے کام کرے تو وہ مذکورہ نعمات سے حتی المقدار محفوظ رہے گا۔

وَأَمَا كُونَهُ فَارِمَةُ نَجَابِ السَّائِلِ فَلَدَنَهُ رَبِيعُ الْخَطَاءِ بِالْأَسْتِجَابِ فِي الْجَمِيعِ فَيُظْهِرُ سَمَاحَةً بُجُوشَهُ وَلَانَهُ لَعْلَهُ يَذَكُرُ الْمَعْلُولَ بَعْدَ ذَلِكَ الْكَلَامِ كَلَامًا يُظْهِرُ بِهِ مَا حَنْقَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَرَامِ وَقَدْ يَذَكُرُ بَعْدَ ذَلِكَ الدَّلِيلَ دَلِيلًا عَلَى مَقْدَمَةٍ نَظَرِيَّةٍ أَوْ تَبَيَّنَهَا عَلَى خَفْيَةٍ فِي الْأَسْتِجَابِ إِلَى اَظْهَارِ حَمْلِهِ الَّذِي هُمَا يَخْفِي بِهِ النَّاسُ وَرَبِيعُ الْوُزْفِ

الْأَسْبَعُ الْأَنْ فِي الْبَحْثِ بِالْفَضَادِ خَصْوَصًا فِي أَيَامِنَا الْكَثُرَةِ وَكَلَّتْ الْعَنَادِ إِمَامًا الْوِجْهَةِ الْشَّادِرَةِ الْأَخِيرَةِ لِدَوْنِهِ  
— فَانْدَقَ بِجَانِبِ الْمَعْلُولِ فَتَصَلِّمَ أَنْ تَكُونَ وِجْهًا لِكُوفَّهَا فَانْدَقَ بِجَانِبِ السَّاَلِلِ إِيَّاهَا كَمَا لَا يَحْفَظُ

**ترجمہ:** اور لیکن ان کا جہاں سائل کیلئے نامہ ہونا اسلئے سیکرے اوقات بحث میں جایا کر لے گلے سر زد ہو جائی ہے پس اس سے بحث کی قیاحت ظاہر ہو جائیگی اور وہ اسلئے سیکرے پر مصلل اس کلام کے علاوہ اس کلام ذکر کرے گا لہجہ سے مخفی معتقد ظاہر ہو جائے گا اور کچھی تعلیم اس دلیل کو ذکر کرنے کے بعد اپنے تقدیر پر دلیل فریگا ختنی تقدیر پر تکمیل کریں تو اس کے جملہ کو ظاہر کرنسی کی فروٹ پیش نہ آ سکی جس کا لوگ خوف کھاتے ہیں اور کچھی بحث میں جلد باری فساد کا ذریعہ متعین ہے خصوصاً ہمہ رہنماء میں اڑاکی اور کثرت عناد کی وجہ سے اور لیکن اخیر میں سورتیں پر سبب اس کے جانب مصلل کیلئے نامہ ہونے کی صفاتیت رکھ کر اس اور کوڈہ صورتیں پر سبب ہونے اس کے جانب سائل کیلئے بھی فائدہ ہونے کے جیسا کہ وہ مخفی ہیں۔

**لَعْشَرْ بَحْجَ، قَوْلَهُ وَامَا كُوَنَهُ فَانْدَقَ وَجَلَدَ بَازِي اَنْذَرَ كَرْنَے سے مَعْلُولُ كَطْرَحِ سَائِلِ كَبِحِ حَمْدَدِ فَانْدَرَ سے  
حَمْلٌ ہُوتے ہیں ایک پر کس ایک اگر جلد باری کرے گا تو اس سے غلطی سر زد ہو جائے گا اور سائل کی بحث کی قیاحت  
ظاہر ہو جائیگی اور وہ مصلل کی نظر وہ میں ذلیل دخواہ ہو جائیگا اور اگر سائل جلد باری نہ کرے تو اس سے غلطی  
سر زد نہ ہو گی اور مصلل کو کچھی کہنے کا ور قعر نہ ہے بلکہ**

**قَوْلَهُ وَلَعْنَهُ لَعْلَهُ، دَوْسِرًا فَانْدَهُ سَائِلِ كَطْرَحِ بَازِي اَنْذَرَ كَارِہَ سے كَرِبَ اَنْ جَبَ عَجْلَتْ نَزَكَرِنِیَّا  
اوْرَحَلِ وَبِرِدِ بَارِي سے نات کرے گا تو ممکن ہے مصلل دعویٰ پر دلیل دینے کے بعد ایس کلام کرے گا لہجہ سے سائل  
کے مخفی سوال کا جواب بھی حاصل ہو جائے اور سائل کو سوال کرنسی کی فروٹ پیش نہ آئے گی اور اس کا معتقد بھی حاصل  
کے لیکر حاصل ہو جائے گا۔**

**قَوْلَهُ قَدِيدَرْ كَرَهَ، تَسِيرًا فَانْدَهُ سَائِلِ كَطْرَحِ بَازِي اَنْذَرَ كَارِہَ سے كَرِبَ اَنْ كَرْنَے سے ممکن ہے  
مَعْلُولُ دَعْوَيِّيَّا پِر دَلِيلُ دِينَيَّے کے بعد دَلِيلُ دِينَيَّے کے نظری مقدمہ پر دَلِيلُ درِیے یا مخفی مقدمہ پر تنبیہ کرے اور لوگ جو مصلل**

پر حمایت کا الزام پیش کرتے ہیں اس ایل کو اسے ظاہر کرنسی کی فروٹ نہ پڑے گا۔

**قَوْلَهُ رَعَايَوْذَفَ، حَوْجَهَ فَانْدَهُ سَائِلِ كَطْرَحِ بَازِي اَنْذَرَ كَارِہَ سے كَرِبَ اَنْ عَجْلَتْ فَلَدَ كَا**

سبب بنتی ہے خصوصاً اس زمانہ میں جنگ و جدال کی کثرت کی وجہ سے اس کا زیادہ اندازہ رہتا ہے اور اگر وہ  
عجلت نہ کرے تو جنگ و جدال سے بچا رہے گا۔

**قَوْلَهُ اَمَا الْوِجْهَهُ، مَعْلُولُ كَطْرَحِ جَوْأَخْرَيَّا تِينَ فَوَانَدَ هِينَ وَهُ سَائِلِ كَسِيلَهُ بَحْجِيَّ فَوَانَدَ هِينَ پِسَ وَهُ مَعْلُولُهُ**

اکل دلوں کیلئے مشترک ہیں۔ اور وہ تینوں فوائد ہیں (۱) و سمعت وقت تاکہ مناظرہ وقت تھے پہلے ختم نہ  
ہو (۲) کسی دوسرے علم کی بحث شروع نہ کر دینا (۳) سر کانہ چکانا۔

وَمِنْ جُلُّ الْأَوَاجِبِ التَّكْلِيمُ كُلُّ كَلَامٍ بِمَا هُوَ مُلْفِقٌ كَالْكَلَامِ فِي عِلْمِ الْكَلَامِ فَإِنْ يَكُلُمْ فَنِيلَهُ بِالْعِنَيْتِ  
الْمُغْنِي لِلْاعْتِقَادِ لَا يَكُفِي فِي الْاعْتِقَادِ إِلَّا مَا تَعْلَمَ بِهِ تَكْلِيمٌ فِي الْعِقْنِي بِوَظَافِقِ الْأَنْطَنِي كَانَ الْعَارِضُ دَلِيلًا  
وَتَلْهِيًّا كَالْقَرْآنِ بِاِسْمِ الْأَنْطَنِي كَالْقِيَاسِ كَانَهُ لَا يَهْنِدُ.

ترجمہ: — (اور) جملہ (واجوب میں سے ہر اس کلام میں بات کرنا ضروری ہے جو اس کا دلیل ہے) جبکہ علم کلام میں  
بات کرنا اس میں عقینات کے ساتھ بات کرنا ضروری ہے جو اعتقاد کیلئے مفید ہو کر انکہ اعتقاد میں کافی نہیں ہوتا اپنے  
عقینی بات میں دلائل ظنی کے ساتھ کلام نہیں کیا جائے گا اکر وہ عارض من ہو دلیل قطعی کے جیسے قرآن معارض من ہو دلائل ظنی  
مشلاً قیاس کے چونکہ وہ کسی شبی کا فائدہ نہیں دیتا۔

لشرونج، بیان و معنی، یعنی اخیر میں یہ بات کرنا ضروری ہے کہ ہر کلام میں اس کے دلایاتی دلیل ہوئی چاہے  
پس اگر بات عقینی ہو تو دلیل بھی عقینی ہوئی چاہے اور اگر بات ظنی ہو تو دلیل بھی ظنی ہوئی چاہے چنانچہ علم کلام کے کسی  
منکلہ میں اگر بحث ہو تو اس کیلئے دلیل قطعی ضروری ہے جو مفید ہے اسی دلیل نہیں جو مفید نہ ہو۔

قولہ فلادیکلم، یہ تفریح ہے اس بات کی کہ عقینی بات میں دلیل ظن کافی نہیں ہوتا چنانچہ اگر کسی نے کوئی  
بات دلیل قطعی مشلاً قرآن سے ثابت کیا تو قیاس سے اس کا عارض من نہیں کیا جائے گا جونکہ قیاس ظنی قطعی کا عارض  
نہیں ہوتا ایکونکہ قرآن کے مقابل میں قیاس سے کسی چیز کو ثابت نہیں کیا جاسکتا۔

وَكَلَامٌ بِالْعَكْسِ أَيْ كَلَامٌ فِي الظَّنِّ بِوَظَافِقِ الْعِقْنِي إِيَّاهَا كَانَ يَتَكَلَّمُ فِي الدَّلِيلِ الظَّنِّ بِاَنَّهُ لَا يَفِدُ الْمَطَلُوبَ  
كَاحْتَمَالٍ أَنْ يُكَوِّنَ كَذَّا كَانَ عَرْضَ الْمَعْلُولِ حِجَابَ اثْبَاتِ الظَّنِّ بِذَلِكَ الشَّيْءِ وَكَوْنُ الدَّلِيلِ مُعَتَلًا لِغَيْرِهِ  
لِمَا يَنْتَهِي ذَلِكَ كَمَا إِذَا قَالَ أَرْطَبِيبُ السَّقْوَنِيَا مُسْهِلٌ لِلصَّفَرِ وَكَلَا نَتَبَعْنَا فَلَمْ يَجِدْ فَرْدًا مِنْ إِلَامِهِلًا فَنَقَولُ  
السَّائِلُ حِجَازَ أَنْ يُكَوِّنَ ضَرُورًا مِنْ أَفْرَادِ السَّقْوَنِيَا عِنْ مُسْهِلٍ لِكَنْ مَا وَجَدَ فِي تَبَعِيكَ فَإِنْ مُثَلَّ هَذَا السَّؤَلُ  
لَا يَفِدُ شَيْئًا كَانَ عَرْضَ الْطَّبِيبِ الْمَاهُو اشْبَاعُ الظَّنِّ بِكَوْنِهِ مُسْهِلًا لَا نَجِحَ قَوْاعِدُ الْتِبْلِيْنِيَّةُ  
وَهَذَا الْاحْتَمَالُ لَا يَنْافِي

ترجمہ: — (اور زہ بالعكس کلام کیا جائے گا) یعنی ظنی بات میں دلائل عقینی کے ساتھ بھی کلام نہیں  
کیا جائے گا جس طرح دلیل ظنی میں کلام کیا جاتا ہے اس طور کوہ مطلوب کا فائدہ نہیں دیتا اس احتمال کے سبب ک

وہ اس طرح ہے کیوں کہ اس وقت مسئلہ کی عرض اس شیعی سے قلن کا اشبات ہے اور دلیل کا محکم عجز ہونا اس کے نتائج نہیں جیسا کہ جب طبیب بھے کہ سقونیا صفا کیلئے سہل ہے جو نکہ ہم نے تلاش و جستجو کیا تو سہل کے علاوہ اس کا کوئی فرد ہم نہیں پاتے تو سائل بھے گا کہ جائز ہے افادہ سقونیا میں سے کوئی فرد سہل نہ ہو لیکن تلاشی و جستجو میں ہم نے نہیں پایا اسلئے کہ اس سوال کی مثل کسی شیعی کا فائدہ نہیں دیتا کیونکہ طبیب کی عرض اس کے سہل نہ ہے سے اشبات قلن ہے اسلئے کہ طب کے تمام قواعد ظنیہ ہوتے ہیں اور یہ احتمال اس کے منافی نہیں۔

العشر : — بيان ولايتكم بالعكس : یعنی کوئی مسئلہ ظنی اگر زیر بحث ہے تو اس کیلئے لقینی اور لکھنی کی فزورت نہیں چاہیے کسی نے اگر اپنے دعویٰ کو دلیل ظنی سے ثابت کیا تو اگر دلیل مقابل دلیل ظنی میں اس طرح کلام کر سکا کہ کیا یہ دلیل اشبات مطلوب کیلئے معتبر نہیں چونکہ اس میں فلاں احتمال بھی محکم ہے اسلئے کہ لقینی دلیل سے اگر کسی دعویٰ کو ثابت کیا تو وہ احتمال ثابت کرنے سے باطل ہو جاتا ہے لیکن ظنی دلیل سے ثابت کیا ہوا دعویٰ احتمال سے باطل نہیں ہوتا چونکہ اس ظنی سے مسئلہ کی عرض اشبات قلن ہے اس پر دلیل اگرچہ غیر کا احتمال رکھتی ہے لیکن وہ مسئلہ کی عرض کے نتائج نہیں قوکہ کما اذاقان : — مسئلہ نہ کو رکور کو اس مثال سے واضح کیا گیا ہے کہ مثلاً اگر کسی طبیب پر دعویٰ کیا کہ سقونیا صفا کیلئے سہل ہے اور اس پر یہ دلیل قلن پیش کیا کہ تلاش و جستجو سے یہ معلوم ہو اکہ سقونیا کا برقرار سہل ہے تو سائل کا پیر سوال کرتے ہوئے یہ کہہ سکتا ہے کہ سقونیا کا کوئی ایک خرد ایسا محکم ہے جو سہل نہ ہو لیکن وہ اپ کو معلوم نہیں پس دلیل ذکور پر سوال کا اپ کوئی فائدہ نہ ہو گا چونکہ طب کے تمام قواعد ظنی ہوتے ہیں اور طبیب کا مقصد سقونیا کے سہل ہونے کا قلن ثابت کرنا تھا اور وہ ثابت ہو گیا تو یہ احتمال طبیب کے ظنی احتمال کے منافی نہیں چونکہ مخفف احتمال سے قلن باطل نہیں ہوتا۔

الحادي عشر : — تم هنَا موْكَلٌ لِّلنَّاظِرِ مِنْهَا ذُكْرٌ هَا فِي الرَّازِيِّ فَلِنَعْدِ هَا الْأَوَّلَيْهِ جِبٌ عَلَى الْمَنَاظِرِ  
يَحْتَرِزُ عَنِ الْأَخْتِصَارِ فِي الْكَلَامِ عَنِ الْمَنَاظِرِ كَمِيلًا يَخْلُ بِالْفَهْمِ وَالثَّانِي أَنْ يَحْتَرِزُ عَنِ التَّطْوِيلِ  
يَوْدُوِي إِلَى الْأَمْلَالِ وَالثَّالِثُ أَنْ لَا يَسْتَهِمَ الْأَلْفَاظُ الْغَرْبِيَّةُ وَالرَّابِعُ أَنْ لَا يَسْتَهِمَ الْأَجْمَلُ الْمُحَمَّلُ  
بِلَا قَرْبَيَّةٍ مُعْيَنَةٍ لِلْمَارِدِ وَالْخَامِسُ أَنْ يَحْتَرِزُ عَمَلًا دَخْلَ لَهُ فِي الْمَفْصُودِ لِمَلَادٍ بَخْرَجَ الْكَلَامُ عَنِ الْفَهْمِ  
لِمَلَادٍ بَخْرَمَ الْبَعْدَ عَنِ الْمَطْلُوبِ وَالسَّادِسُ أَنْ لَا يَضْنَكَ وَلَا يَرْفَعَ الصَّوْتَ وَكَلِيمَةٍ لِيَكْلَمُ السَّفَرَاءَ  
عَنِ الْمَنَاظِرِ لَا نَهَا مِنْ صَفَاتِ الْجَهَالِيِّ وَوَظَائِفِهِمْ لَا نَهَا دِسْتَرَوْنَ بِهَا جَهَالِهِمْ وَالسَّابِعُ أَنْ يَحْتَرِزُ  
عَنِ الْمَنَاظِرِ لَا نَهَا مِنْ صَفَاتِ الْجَهَالِيِّ وَوَظَائِفِهِمْ لَا نَهَا دِسْتَرَوْنَ بِهَا جَهَالِهِمْ وَالثَّامِنُ

اُن کا یعنی المختصر حقیراً لِلْمُلَأَ نَفِيدُ رَعْنَةَ بِسَبِيلِ كَلَامٍ صَعِيفٍ وَهَذَا لَكَ يَقْلِبُ عَلَيْهِ الْغَيْفَفِ

ترجمہ:- پھر ہی ان چند لیے امور ہیں جن کا مناظر کیلئے ہوتا فروری ہے اور یہ امور وہ ہیں جنکو امام فخر الدین رازی نے بیان کیا ہے تو ہم دربارہ ان کو بیان کرنا چاہتے ہیں افراد کے کردار میں فروری ہے کہ وہ کلام میں مناظر کے وقت اختصار سے احتراز کرے تاکہ وہ محل بالغہ نہ ہو اور امر دوم یہ کہ وہ تنظیل سے احتراز کرے تاکہ وہ ملال پیدا کرنے والا کلام کی طرف نہ ہوئے اور امر سوم یہ کہ وہ الفاظ نادر کا استعمال نہ کرے اور امر چہارم یہ کہ وہ ان جملوں کو استعمال نہ کرے جو ادیب بلا قرینہ تجدیح کے درمیان کا سختی ہو اور امر پنجم یہ کہ وہ اس چیز سے احتراز کرے جس کا مقصورہ میں کوئی خل نہ ہوتا کہ کلام ضبط سے خارج نہ ہو اور تاکہ مطلوب سے دوری لازم نہ ائے اور امر ششم یہ کہ وہ مناظر کے وقت نہ ہے اور نہ آذان کو بلند کرے اور نہ احمقانہ کلام کے چونکہ وہ باقی جاملوں کی صفات اور ان کے طریقوں سے ہیں اسلائے کہ وہ ان پاتوں سے اپنی جہالت پر پردہ ڈالنا چاہتے ہیں اور امر هشتم یہ کہ وہ دبدبہ در مقابل احترام شخص سے احتراز کرے چونکہ خصم کی سبب اور اس کا احترام وقت تنظر اور ذہن کی تیزی کو زائل کر دیتی ہے اور امر ششم یہ کہ وہ مقابل کو حریر نہ کیجئے تاکہ اسکا وجہ سے صحفیت کلام سرزد نہ ہو اور اس کے سبب سے ضعیف آدمی اس پر عن الہ نہ ائے۔

تشریح:- قولہ شتم لفنا:- مذکورہ امور کے علاوہ تیروہ امور اور بخشی ہیں جن میں سے آٹھ تو امام فخر الدین رازی نے بیان کیا ہے اور پانچ کو شارح اپنی طرف سے بیان فرمائی گئی تھیں وہ آٹھ جن کو امام رازی نے بیان کیا ہے ان میں سے ایک یہ کہ مناظر بوقت مناظر کلام میں اختصار سے احتراز کرے تاکہ اختصار مقابل کیلئے محل فی الفہم کا سبب نہ ہو دوسری یہ کہ مناظر کلام سے پرہیز کرے تاکہ خصم بے معقد کلام طویل سنتہ پریشان نہ ہو سوم یہ کہ مناظر سرچ جیسے عزیب و نادر الفاظ کا استعمال نہ کرے چہارم نہ کہ مراد کو سین کرنے والا قرینہ کے بجز دریاد و سے زائد صنوں والاحملوں کے استعمال سے احتراز کرے پنجم یہ کہ مناظر کے کلام سے پرہیز کرے جس کا مقصورہ میں کوئی دخل نہ ہوتا کہ کلام ضبط سے خارج نہ ہو اور مطلوب ستدوری لازم نہ ائے ششم یہ کہ مناظر کے وقت مناظر نہ ہے اور نہ یہ چیز لکڑی زور سے بولے اور نہ ہی احمقانہ لوح اس کے چونکہ وہ جاملوں کی صفات و طریقوں سے بھی اور جہاں اس قسم کی باتوں سے اپنی جہالت پر پردہ ڈالنا چاہتے ہیں یہ سفہتم یہ کہ دبدبہ در مقابل احترام شخصیت سے مناظر نہ کرے جوں کہ لب اوقات ایسے شخص کے دبدبہ و احترام سے مناظر کی وقت تنظر اور ذہن کی تیزی زائل ہو جاتی ہے سپتہتم یہ کہ مناظر مارٹال ہو جقرنہ سمجھے چوں کہ اسکر جقرنہ سمجھے سے خود اس سے کمزور بات مسادر ہو جاتی ہے اور خصم اس پر غالب آ جاتا ہے۔

وأقولَتْ مستعيناً به تعالى إنَّ ينجيَ اللئَلِيَنَ الْمُقْبَلَ اسْكَاتَ الْخَفِيمَ فِي زَمَانٍ قَلِيلٍ كَانَهُ قَدْ يَصْدَرُ بِالْعَوْنَى  
مَقْبَلَ مَاتَ وَاهِيَةً تَوْجِبُ عَلَيْهَا الْخَفِيمَ وَانَّ كَلِيلَ حِينَ الْمَنَاظِرَ قَرِئَ مُتَكَبِّلاً جَلْسَةَ الْأَمْرِ بِإِلَى جَلْسَةَ الْفَقْرِ إِلَى  
هَذَا هُمَّا مَا يُوجِبُ اجْتِمَاعُ الدَّهْنِ وَخَلْوَةُ مَهْنَمَ عَنِ الْأَقْتَشَارِ وَانَّ كَلِيلَ جَائِعًا بِكَثْرَةِ الْجُوعِ وَكَلِيلَ عَطْشًا بِكَثْرَةِ الْعَطْشِ  
لَا نَهَا يُوجِبُ جَانِبُ مَوْعِدَةِ الْعَقْنَبِ الْمَنَاظِرِ وَكَلِيلَ مَتَلِيَّا كَلَّا الْأَمْلَادُ إِنَّهُ يُوجِبُ جَوْدَ الْطَّبِيعَةِ وَخَوْدَ

### مشعلة القرحية

**ترجمہ:** — میں کہتا ہوں اہل تعالیٰ سے مرد طلب کرتے ہوئے کہ مناظر کیلئے مناسب یہ ہے کہ وہ ختم کو تھوڑا  
وقت میں چپ کرنے کا قدر نہ کرے اسلئے کہ جلد بازی میں کچھ لیے کر کر مقدرات صادر ہوتے ہیں جنکی وجہ سے ختم کا  
اسپر غلبہ ضروری ہو جاتا ہے اور یہ کہ مناظر کے وقت ایروں کی طرح ٹیک لگا کر نہ بیٹھے بلکہ فقرود کی طرح بیٹھ کر ہوں کہ اس سے  
ذہن کا جمیع ہونا اور استشار سے بچے رہنا ضروری ہے اور یہ کہ مناظر زیادہ بھوکانہ ہو اور نہ سی زیادہ پیاس ہو کر ہوں کہ جوکر  
و پیاس سے آدی کو غصہ بہت جلد آ جاتا ہے جو مناظر کے منافی ہے اور نہ سی مناظر استہانی آسودہ اور پیٹ بھر ہو کر نہ  
آسودہ ہونا طبیعت کی سستی اور ذہنی ذکاءت کے سخال کے بھجو جانے کو واجب کرتا ہے۔

**لَقْسَرُوتْ حَجَّ - قَوْلُ أَقْوَاصَ مُسْتَعِنًا** — مناظر کیلئے یہ مزید پانچ فوائد شارح نے اپنی طرف سے بیان کیا  
ہے اول یہ کہ مناظر در مقابل کو نہایت کم وقت میں چپ کرنے کا قدر نہ کرے اسلئے کہ کم وقت میں کبھی جلد بازی سے کچھ  
لیے کر کر مقدرات صادر ہوتے ہیں کہ جنکی وجہ سے در مقابل اسپر غائب آ جاتا ہے دوم یہ کہ مناظر بوقت مناظر ایروں  
کی طرح کسی چیز کا سعبار میکر رہ بیٹھے کہ اس میں اندازش غفلت ہے بلکہ فقرود کی طرح دوز الخواز ہو کر عاجز زانہ  
ٹوڑ پر بیٹھے۔ اسلئے کہ اس سے ذہن کا جمیع ہونا اور استشار سے بچے رہنا یقین ہو جاتا ہے سوم یہ کہ مناظر زیادہ بھوکانہ  
ہو چہارم یہ کہ مناظر زیادہ پیاس بھی رہ ہو کر کہ جوکر و پیاس کی وجہ سے کافی صحف پیدا ہو جاتا ہے اور اس صحف  
کی وجہ سے اسکو کافی عفہ آ جاتا ہے اور اس سے اچھی بات اس زدنہیں ہوئی۔ پنجم یہ کہ مناظر زیادہ آسودہ اور سپتہ  
بھرا بھی رہ ہو کیونکہ اس سے طبیعت میں سستی اور کاملی پیدا ہوتی ہے اور اس سے ذہن کا مشعلہ ذکاءت کم ہو کر جو  
جاتا ہے اور مناظر نام ادھور کر خاصہ و خاصہ ہو جاتا ہے۔

پنما آخر ما الفتن العيد المحتاح الى رحمته رب الہادي محمد المرجع محمد شیر الغور نوري الرشيدی المغیني الماشري  
قد كان يشرىء اسادين وعشرين من رمضان من سنة ثالثى دعشرى من سنة ثالث دعشرى بعد الف واربع مائة (۱۳۷۴رمضان ۱۳۷۴)  
وقد ذرع عنزة في حادى وعشرين من ذى قعدة من سنة ثالث دعشرى بعد الف واربع مائة (۱۳۷۵رمضان ۱۳۷۵)  
من هجرة النبي الکریم علیہ الصلوٰۃ والسلام وآخر دعاؤه علی مزید فوالله وصلوٰۃ والسلام علی بنیہ وآلہ  
د صحیح البخاری ومالک

# الشِّرْفُ مَهْمَّةٌ لِنَافِرِ الرَّضِيلِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْجِئْنُ الَّذِي لَا مَانِعٌ لَهُمْ وَلَا نَاقِصٌ لِعِنْدِهِ وَقَدْ رَأَمُوا الصَّلَاةَ عَلَى سَيِّدِ النَّبِيِّ وَسَنَدِ الْمَلِيَّةِ  
عَلَى أَحْبَابِ الْمَحَارِضِ لِاعْدَادِهِ - وَبَعْدَ هَذِهِ قَواعِدِ الْجُنُبِ مُتَفَضِّلًا بِحِبِّ اسْخَنَارِهَا فِي فِلَنَّ الْمَاظِةِ  
الْبَاحِثُ عَنْ كِيفِيَّةِ الْجُنُبِ صِيَانَةً لِلَّذِي هُنْ عَنِ الْفَلَالِةِ مُرْتَبَةٌ عَلَى مُقْدَمِهِ وَاجْتِهَادِهِ وَخَاتِمَةً أَمَّا الْقُدْمَةُ

## فِلَنَّ الْمَاظِةِ

ترجِمَهُ - الرَّشِيدُ كَنَامَ سَرِيرَهُ جُوبِيتُ نَهْرَ بَانِيَةِ رَحِمِ الدَّالِيَةِ - تَحَامَ تَعْرِيفَيْنِ الرَّشِيدِ كَيْسَيْنِ هُنْ كَرْجِنُ لِحَمِّمِ  
كَلْكُونِيَّ رُودِكَنِيَّ دَلَانِيَّ اسِّيَّ كَرْقَنِيَّ دَقَنِيَّ دَقَنِيَّ دَلَانِيَّهُ دَلَانِيَّهُ دَلَانِيَّهُ دَلَانِيَّهُ دَلَانِيَّهُ  
اوْلِيَّ اوْلِيَّ سَنَدِرِيَّ ادَرَأَيَّ كَيْسَيْنِ احْبَابِ پِرِ جَوَّاپِ كَيْ دَشْنُوُنِ سَرِيَّ دَشْنُوُنِ هُنْ ادَرَجِدِ دَصَلَوَهُ كَيْ بَعْدِهِ بَجَثِ كَرْقَنِيَّ  
ہُنْ جَوَانِيَّ امُورِ کُوشَنِلِیَّ ہُنْ جَنِ کَا اسْعَفَارِنِيَّ مَنَازِلِهِ مَيْزِنَوَرِیَّ کَهْ جَوَزِ ہُنْ کُوشَنِلِیَّ سَرِيَّ دَجَانِلِیَّ  
کِيفِيَّتِ بَجَثِ سَرِيَّ بَجَثِ کَرْنِوُنِيَّ دَلَانِيَّهُ ادَرَجِدِ دَصَلَوَهُ ادَرَجِدِ دَجَنِرِیَّ اورِ ایکِ خَانِمِ پِرِ مَرْتَبِ ہُنْ - لَیْکِنِ تَقْدِمِ  
تَوْدِهِ تَعْرِيفَاتِ كَيْ سَبِيلَنِ مَيْسِ ہے۔

الْمَنَازِلَةُ تَوْجِهُ الْمَنَاصِبِ فِي النِّسْبَةِ بَيْنَ اَسْتَئْنِينِ اَلْهَارَأَ لِلصَّوَابِ وَالْمَجَادِلَةُ هِيَ الْمَنَازِعَةُ كَلَّا لَظَهَارِ الصَّوَابِ  
بَلَّ لِلزَّامِ الْخَفْفِيِّ وَالْمَكَابِرَةُ هَذِهِ الْاِنْ لِلزَّامِ اِلْخَفْفِيِّ اِيْفَانِ الْنَّقْلِ هُوَ الْاِتِيَانُ بِقُولِيَّ الْغَيْرِ عَلَى مَا هُوَ  
عَلَيْهِ بَجِيبِ الْمَعْنَى مُظَاهِرًا اَنَّهُ قُولِيَّ الْغَيْرِ بِعِنْدِ الْنَّقْلِ هُوَ بَيَانُ صَدِقِ النِّسْبَةِ إِلَى الْمَنْقُولِ عَنْهُ فَالْمَدِيَّ مَنْ  
نَفْسَهُ نَفْسَهُ لِاِثْبَاتِ اِحْكَمِ بِالدَّلِيلِ اوَ التَّبَيِّنِ وَالسَّائِلُ مَنْ دَفَقَهُ نَفْسَهُ لِفَيْيَهُ وَقَدْ يَطْلُقُ عَلَى مَا هُوَ اَعْمَمُ

ترجِمَهُ - مَنَازِلِهِ کَيْتَے ہُنْ دَوْجِزِرِوُنِ کَيْ دَرِسِيَانِ نَسْبَتِ دَحْمِمِ مَيْ دَوْجِبِرِ دَشْنُوُنِوُنِ کَا اَلْهَارِصَوَابِ کَيْلِيَّ مَتَوْجِهِ ہُونِے کَوْ  
اوْرِ بَجَادِلَهِ کَيْتَے ہُنْ بَاهِمِ مَبَا حَشَرَهُ کَرْتَے کُوسِکِنِ اَلْهَارِصَوَابِ کَيْلِيَّ دَلَانِیَّ بلَكِهِ اِلْزَامِ خَفْفِيِّ کَيْلِيَّ اورِ مَكَابِرِهِ مَيْ بَاهِمِ مَبَا حَشَرَهُ کَرْتَے کَوْ  
کَهْ جَاتِا تَبَهِی لَیْکِنِ دَهْ نَرِ اَلْهَارِصَوَابِ کَيْلِيَّ ہُوتِلَهُ ہے اورِ نَرِیِ اِلْزَامِ خَفْفِيِّ کَهْ لَهُ اِلْنَقْلِ کَيْتَے ہُنْ بَیْلِرِ کَيْ قُولِيَّ دَوْجِبِیَّ کَوْهُ  
حَقِيقَتِهِ سَبِیْلِ بَاعْتَبَارِ عَنْنِی يَرِ ظَاهِرَهُ کَرْتَے ہُونِے لَانَكَرَهُ دَیْرِ کَأَوْلَے اَوْرِ بَعْدِ نَقْلِ کَيْتَے ہُنْ جَوَ قولِ مَنْقُولِ عَنْنِی طَرفِ مَنْزِبِ  
ہے اَسْكَانِتِ بَهْ صَدِقِ کَيْ بَیَانِ کَرْنِے کَوْ اَوْرِ مَدِعِیِ اسِّی کَوْ کَيْتَے ہُنْ دَوْجِسِنِ نَسْبَتِ اَنْپَے اَبِ پِکَارِ کَيْلِيَّ دَقَرِ کَيْا هُوَ  
اِثْبَاتِ حَكْمِ خَواهِ دَلِيلِ سَبِیْلِ سَبِیْلِ ہُوَ بَیَانِ تَبَيِّنِ سَبِیْلِ اَدَرَسِ اَنْکَلِ وَهُ ہے جَسِنِ نَسْبَتِ اَنْپَے اَبِ پِکَارِ کَيْلِيَّ

مقرر کیا ہوا اور سائل کا اطلاق کبھی اس سے عام پر بھی ہوتا ہے۔

وَالْدَّعْوَى مَا يُشَتَّلُ عَلَى الْحِكْمَةِ الْمُتَّقَدِّرِ إِشَائَةٍ وَسِيَّ ذِكْرِ مَسْلَهٍ وَمَجْنَثَةٍ وَنَجْحَةٍ وَقَاعِدَهٍ وَقَافِنَةً كَوَالْمَطَبِبِ  
أَعْرَضَوْرَى أَوْرَصَدَ بَقِيَّ وَسِيَّ مَظْلِبِاً أَرْفَنَأَوْ قَدْ يَقَالُ الْمَطَبِبُ لِمَا يَطَلَّبُ يَهِ الْمَغْوِرَاتُ وَالْمَقْنَدِ الْيَقَاتُ ثُمَّ الْعَرَقِينِ  
إِمَّا حَقِيقَى لِيَقُولَ بِهِ تَحْسِيلُ صَوْرَةٍ غَيْرِ حَاصلَةٍ فَإِنْ عَلَمَ وَجَدَهَا فَيُحْسِبُ الْحَقِيقَةَ وَالْأَفْجَسِبُ الْأَسْمَرُ وَأَمَا الْفَنَى  
يُؤْصَلُ بِهِ تَقْسِيرٍ مَدْلُولٍ لِلْفَنَّا وَلَدَلِيلٍ هُوَ الْمَكْبُ منْ قَضَيَّيْنِ لِلتَّارِيَى إِلَى مُجْهَوِلِيَّ نَذَارِيٍّ وَإِنْ ذَكْرَ ذَلِكَ لَا زَلَّ لَهُ  
سَهْلَةٌ أَمْ أَنْ أَلْتَهْلِكَهُ وَمَعَ الْعَلَمِ دَلِيلٌ وَالْمَلْزُومُ الْفَنِّ اِمَارَةٌ

خفاہ العبد یعنی سبیلہا و ملک یعنی میراثِ عالم کے متعلق اس قضاۓ کو کہتے ہیں جو ایسے حکم پرستی کا ثابت کرنے مقصود ہوا اور اسی کو مختلف ترجیحات سے مندرجہ و نتیجہ و قابلہ و قانونی بھی کہا جاتا ہے اور مطلوب عام ہے دعویٰ سے خواہ تصوری ہو یا الفرضی حیثیتوں سے مندرجہ و نتیجہ و قابلہ و قانونی بھی کہا جاتا ہے اور مطلوب عام ہے دعویٰ سے خواہ تصوری ہو یا الفرضی اور مطلوب کو مطلب بھی کہا جاتا ہے اور مطلب کبھی اسکو بھی کہا جاتا ہے جس کے ساتھ کسی غیر حاصلہ صورت کی تحقیقی کا فحیل کا فحیل کیا جائے پھر تعریف آیا حقیقی ہوگی اور تعریف حقیقی دہ ہے جس کے ساتھ کسی غیر حاصلہ صورت کی تحقیقی کا فحیل کیا جائے اور اگر اس غیر حاصلہ صورت کا پہنچے سعیلم ہو تو وہ تعریف حقیقی بحسب الحقيقة ہے ورنہ تعریف حقیقی بحسب الاسم ہے اور لیکن تعریف لغتی وہ ہے جس کے ساتھ لفظ کے مدلول کی تغیر کا فقد کیا جائے اور دلیل دہ ہے جو دقتیوں سے مرکب ہوتا ہے تاکہ کسی غبیول نظری تک پہنچا دے اور اگر کسی دعویٰ کے بعد مرکب من قضاۓ کو بدینجا کے ازالہ خفا کیلئے ذکر کیا جائے تو اس کو تنبیہ کہا جائے گا اور کبھی ملزم عمل کو دلیل اور ملزم عمل کو امامارت کیا جاتا ہے۔

وَالْتَّقَارِيبُ سُوقُ الدَّلِيلِ عَلَى وَجْهِهِ لِيُسْتَلزمُ الْمَطْلُوبَ وَالْتَّقْلِيلُ تَبَيَّنَ عَلَيْهِ الشُّكُورُ وَالْعَلَمُ مَا يُفْتَأِجُ إِلَيْهِ الشُّكُورِ  
فِي مَا هِيَ أَوْفَى وَجْهَهُ وَجَمِيعَهُ يُسْمِي صَلَةَ تَامَّةً وَالْمَلَازِمَةَ وَحَرَكَوْنَ الْحُكْمَ مُقْتَضِيًّا لِلْأُخْرَ الْأَوَّلَ يُسْمِي فَلَزَوْمًا وَالثَّانِي  
لَذِنْ مَمَّا وَالْمَنْتَعُ طَلَبَ الْدَّلِيلُ عَلَى مَقْدِمَةِ مَعْنَيَتِهِ وَيُسْمِي مَنْاقِضَتِهِ وَنَفْعَنَا لَفْعَيْلُ اِيْضًا وَالْمَقْدَمَةُ مَا يَتَوَقَّفُ عَلَيْهِ  
صَحَّةُ الدَّلِيلِ وَاسْتَدَرَكَ مَا يَدِنُ كَوْلَتَقْوِيَّةُ الْمَنْتَعِ وَيُسْمِي مَسْتَدِلًا اِيْفَنًا وَالنَّفْعَنَ اِلْطَّالَ الدَّلِيلِ بَعْدَ تَامَّهِ مُسْتَسْكَلًا  
لِشَاهِدٍ يَدِلُّ عَلَيْهِ عَدُمِ اِسْتَحْقَاقِهِ لِلَّا سَتَدَ لَالِّي بِهِ وَهُوَ اِسْتَلْوَامَهُ فَسَادًا مَا وَضَلَّ بِدَعْوَى الْخَلْفِ  
أَوْ لَزَمَ الْحَالَيِّ وَيُسْمِي نَفْعَنَا اِجْمَالِيًّا اِيْفَنًا فَالشَّاهِدُ مَا يَدِلُّ عَلَى فَسَادِ الدَّلِيلِ

ترجمہ: اور تقریب کہتے ہیں اسیل کے اس طرح چلانے کو کروہ مظلوم کو مستلزم ہوا اور تعديل کہتے ہیں کشمی کی علت کے بیان کرنے کو اور علت وہ ہے کہ کشمی اپنی ماہریت یا وجود میں جس کا مقصد چھوڑ دیا

شی اپنی ہیست و وجود دلنوں میں جس کا محتاج ہو دہ شی کی علت تارہ کھلانی ہے اور ملازم کہتے ہیں ایک حکم کا دلوں  
حکم کے نقاشوں کو حکم اول کو ملزم کہا جاتا ہے اور حکم دوم کو لازم اور منع کہتے ہیں مقدمہ معینہ پر دلیل کے لئے  
ارمنیکو اور اس کو منافق اور نفعی غیصلی بھی کہا جاتا ہے اور مقرر ہو جس پر محنت دلیل موقوف ہو اور سند ہو ہے  
جو منع کی تقویت کیلئے بیان کیا جائے اور اس کو مستند کی کہا جاتا ہے اور نفعی کہتے ہیں دلیل کے پورا سونیکے بعد  
ساعی کا کسی ایسے ثابت کے ساتھ تک کرتے ہوئے باطل کرنے کو جو شاید اس بات پر دلالت کرے کوہہ دلیل  
اس تالیل کے حق نہیں اور وہ یعنی اسلام اسحقاق اس دلیل کا کسی ناد کو مستلزم ہونا ہے اور اس فساد کی تفصیل  
دو یہی تخلف سے کامی ہے اور در درسری ازوم محل سے اور اس نفعی کو نفعی اجاتی بھی کہا جاتا ہے اور شاہد ہے  
جوف دلیل پر دلالت کرے۔

وَالْفَرَّاجَةُ أَقَاتَهُ الدِّلِيلُ عَلَىٰ خَلَافِ مَا أَقَامَ الدَّالِيلُ عَلَيْهِ الْخُصمُ فَإِنْ اتَّهَىٰ دَلِيلُهَا أَوْ هُوَ فِيهَا مُعَارِضٌ فَنَبَّأَ بِالْقُلُوبِ  
مُعَذَّبٌ فِي الْمُشَكِّنِ وَالْمُعَارِضَةِ بِالْغَيْرِ وَالتَّوْجِيهِ أَنَّ يُوجَرُ الْمَنَاظِرُ كَلَمَّا أَتَىٰ كَلَامَ الْخُصمِ وَالْغَصْبُ أَخْلَىٰ مُنْفَعَتِ  
نَهْرٍ لِلْبَحْثِ ثَلَاثَةُ أَجْزَاءٍ مُمْبَأِرٌ هِيَ لَعْبُ الْعَيْنِ الْمَدْعَىٰ وَأَسَاطِيرُ الدَّلَائِلِ وَمَقَابِعُ هِيَ الْمَقْدَمَاتُ الَّتِي يَنْتَهِيُ الْبَحْثُ  
إِلَيْهَا مِنَ الْفَرَوْرِيَاتِ وَالظَّنَنَاتِ الْمُسَلَّمَةِ عَنِ الْخُصمِ فَلَنْ يَرْجِعَ فِي الْأَدْبَارِ وَهِيَ سَعْةٌ

ترجمہ:— اور معارض کہتے ہیں جس پر خصم نے دلیل قائم کی ہے اس کے خلاف پر دلیل قائم کرنے کو پس اگر  
ان دلنوں یعنی مدعا و خصم کی دلنوں دلیل محدث ہوں یا ان دلنوں دلیلیوں کی صورت محدث ہوں تو بتقدیر اول حاضر  
بالعقل ہو گا اور بتقدیر دوم معارضہ بالمثل ہو گا اور اگر دلنوں دلیلیں مادہ اور صورۃ محدث ہوں تو معارضہ بالغیر  
ہے اور توجہ کہتے ہیں مذاکرہ کا اپنے کلام کو خصم کی طرف متوجہ کریں کو اور غصب کہتے ہیں دوسرے کے منصب کے  
لیے کو پر بحث کے تین اجزا اور ہیں (۱) مبادی اور وہ تعیین مدعا ہے (۲) اور اس ادا در وہ اور اس ادا کی  
ہیں (۳) اور مقاطع اور دہ مقدمات ہیں کہ جن پر بحث کی انتہا رکھا جائے ہو مقدمات خواہ ضروری ہوں یا ایسے  
لئی مقدمات ہو کہ جو خصم کے نزدیک سلم ہوں تو اب ہم بحث کو شروع کرتے ہیں وہ کل غہیں۔

وَالْبَحْثُ الْأَوَّلُ كَيْ طَرِيقِ الْبَحْثِ وَتَرْتِيبِهِ الطَّبِيعيٍّ يَلْتَزِمُ الْخُصمُ الْبَيَانُ بَعْدَ الْاسْقَنَارِ وَيَوْاَخْذُ بِسَعْيِ  
الْمُقْتَدِرِ شَيْئًا وَبِالْتَّبَيِّنِ وَبِالْدِلِيلِ إِنْ ادْعَىٰ بِكَيْ يَدْعُ بِهَا خَفْيًاٰ أَوْ نَظَرًاٰ جَهْوَلًاٰ فَأَخْذَا أَقَامَ الدَّالِيلِ  
مُنْعِنَ مُقْدَمَةً مُعِينَةً مُنْزَهَةً مِنْهُ مَعَ السَّنَدِ أَوْ مُجْرِدًا عَنْهُ فِي جَابٍ بِالْبَطَالِيِّ السَّنَدِ لِجَدِّ اِثْبَاتِ الْمَتَاوِيِّ أَوْ  
عَيْبٍ بِإِثْبَاتِ الْمَقْدَمَةِ الْمُنْزَعَةِ مِنْهُ مَعَ الرَّفْضِ بِإِعْتِكَ بِهِ وَيَنْقُضُ بِإِحْدَى الْوَجْهَيْنِ وَيَعْزِزُ

**بَاحِدِ الْوَجُوهِ الْمُثْلَدَةِ - فِي جَابِ بِالْمُطْبَعِ وَالْمُقْنَصِ اَعْلَمِ الْمَعَارِضِ وَبِجُوزِ الْتَّفْيِيرِ وَالْخَرْدِ فِي الْكُلِّ مَطْلَقًا وَامَّا  
الْتَّبَيْنَةُ فَتَوَجَّهُ عَلَيْهِ فَرْدًا وَلَا يَكُونُ لَفْظَهُ اَذْلَهُ لِتَقْسِيمِهِ اِثْبَاتُ الدَّعْوَى فَلَا يَقْدَحُ فِي ثَبَوَتِهِ الْمُسْتَغْنِي  
مِنِ الْاِثْبَاتِ بِخَلَافِ الْاسْتَدَالِيِّ**

ترجمہ:— اور پہلی بحث طریقہ بحث اور اس کی ایسی ترتیب طبعی میں ہے کہ استفارہ کے بعد خصم اس کے سیل کا  
استلزم کرے اگر اس نے کسی چیز کو نقل کیا تو خصم اس سے تصحیح نقل کا موافقہ کرے گا اور اگر اس نے کسی بدیہی خپل کا دعویٰ کیا  
تو خصم تبینہ کے ساتھ موافقہ کرے گا یا اس نے نظری مجبول کا دعویٰ کیا تو خصم دلیل کے ساتھ موافقہ کرے گا اپنے  
حیب مدعا نے کوئی دلیل قائم کی تو اس کے مقدمہ معینہ کو منع السندا مجدد عن السندا شک کیا جائے گا تو اس کا جواب اثبات  
تساوی کے بعد اپنال استدال کے ساتھ دیا جائے گا یا حسک ساتھ اس نے مستک کیا ہے اس کا تعریف کرتے ہوئے مقدمہ حسنور کے  
اثبات کے ساتھ جواب دیا جائے گا اور اس ائمۃ نقضی کی دو قسموں میں سے کسی ایسا قسم کے ساتھ دلیل پر نقضی کیا یا  
کی تین قسموں میں سے کسی ایک کے ساتھ معارضہ کرے تو اس کو منع یا نقضی یا معارضہ کے ساتھ جواب دیا جائے گا اور تمام  
سوالوں میں مطلقاً تغیر یا تحریر کے ساتھ جواب دینا جائز ہے اور لیکن تبینہ تو اس پر بھی یعنی اعتراف میں وارد ہوئے  
ہیں میکن یہ کوئی اضافہ مفید نہیں کیونکہ تبینہ سے اثبات دعویٰ مفقود نہیں اس تبینہ پر اعتراف سے ثبوت دعویٰ میں کوئی  
خرابی نہیں اس سے کہ بر دعویٰ کے بدیہی ہوئی کی وجہ سے دو اثبات سے مستحب ہے برخلاف الاستدال دلیل کیونکہ  
دلیل پر اعتراف میں سے اثبات دعویٰ میں خلل و اقعیحہ ہوتا ہے

**وَالْجَهْلُ اِثْنَانِ التَّعْرِيفِ الْحَقِيقِيِّ لَا مُشَتَّتَ الْهُدَى عَلَى دِعَادِيِّ ضَمَنَتِهِ يُلْعِنُ وَيُنْقَضُ بِسِيَانِ الْاِحْتَدَالِيِّ فِي طَرِدِهِ وَ  
عَكْسِهِ وَيُحَارِضُ بِغَيْرِهِ فِي جَابِ بِمَا عُلِمَ طَرِيقَهُ وَاسْتَهْبَبُ فِي الْمُحَدِّ وَالْحَقِيقِيِّ وَوَنِ الْاعْتَارَيِّ كَالْفَظِيَّةِ  
فَانْهَا الْاسْتِلزمَ الْحُكْمُ تَعْنِي اِيقَّاً وَيَدْرِقُ بِمَرْدَلْقِيلِ او وَجْهِ اِسْتَعْلَانِ او سِيَانِ اِرْدَاهِ وَاعْلَمَ انَّ الْطَّلاقَ  
الْمُنْوَعُ هُنَكِ بِطَرِيقِ الْاسْتَعْلَانِ وَحِتَّمِ الْحَقِيقَهِ**

ترجمہ:— اور دوسرا بحث یہ کہ تعریف حقیقی دعویٰ ضمانتہ پر مشکل ہوئی کی وجہ سے قفسہ ہے تو اس پر نہ  
وارد کیا جائے گا اور اس پر نقضی بھی کیا جائے گا اس کے جامع و مانع ہوئے کی خلل کو سیان کرتے ہوئے اور کسی  
دوسری تعریف کے ساتھ اس کا معارضہ بھی کیا جائے گا تو ان کا جواب سابق ماقبل نہ کو طریقہ سے دیا جائے گا اور  
تعریفات حقیقی پر منع کا جواب مشکل ہے اور تعریفات اعشاریہ پر تعریفات لفظیہ کی طریقہ کی طرح اعتراف کا جواب  
مشکل نہیں کیونکہ تعریفات حکم کو مستلزم ہیں تو ان پر بھی منع دار در کیا جائے گا اور اس کا جواب محض نقل

یا اپنی استعمال یا بیان مراد کے ساتھ دیا جائے گا اور آپ جان لیں کہ منوع کا اطلاق ہیں یعنی تعریفات میں نبود راستہ ہے اور وہ حقیقت کا بھی احتمال رکھتے ہیں۔

وَالْجُبْرُ الْثَالِثُ يَسْتَبَانُ مَا ذُكِرَ فَإِذْمَامُ تَوْجِهِ الْمَنْعِ حَقْيَقَةً عَلَى الْمُقْرِنِ وَالْمُدْعَوِيِّ حِيثُ لَمْ يُعْصَمْ  
أَرْجَاعَهُ إِلَى الْمُقْدَمَةِ كَالْنَفْقِ وَالْمَعَارِضَةِ وَقَيْلِ الْمَمْنُوعِ مِنْ الْمَقْولِ مِنْ حِيثُ هُوَ مَنْقُولٌ لِعَدِمِ  
الْتَزَامِ صِحَّتِهِ وَقَدْ جَرَتْ كَلِمَتُهُمْ عَلَى أَنَّهُ لَا يَجُوزُ طَلْبُ الْتَحْقِيمِ وَالْتَبْيَنِ وَالَّذِي لِيَلِيلٍ عَلَى الْمَعْلُومِ مَطْلَقاً بِوَجْهِ  
آخَرٍ وَذَلِكَ إِذَا الْمُرْكَبُ الْمَفْصُودُ مَعْلُومٌ يُبَطِّلُ أَخْرَوْكَ لِيَرْمَمْ مِنْ بَطْلَافِ الدَّلِيلِ بِطَلَافِ الْمَدَلِيلِ  
تَرْجِمَهُ:— اور تیری بحث یہ کہ ہمارے ما قبل بیان مذکور سے منع حقیقی کا نقل اور دعویٰ پر توجہ نہ ہونا وہ  
ہے جبکہ مانع نے منع کے مقدمہ کی طرف رجوع کرنے کا خدمت کیا ہوا اور بعض علماء نے کہا کہ منقول میں حیث ہو منقول  
پر منع ممنوع ہے جو نکل ناقل نے اسکی صحت کا التزام نہیں کی اور اپنے مناظر کا کلام اس امر پر متفق ہے کہ معلوم برآئے  
کسی دوسرے طریقہ سے معلوم کرنے کیلئے مطلقاً تصحیح اور تبیین اور دلیل کا نظر البارہ جائز نہیں اور مطلب کہ  
جائز نہ ہونا یہ اس وقت ہے جبکہ اس کو کسی دوسرے طریقہ سے معلوم کرنا مقصود نہ ہوا اور دلیل  
کے بطلان سے مدلول کا بطلان لازم نہیں آتا۔

وَالْجُبْرُ الرَّابِعُ مِنْ مَقْدِمَةِ مَحْيَيْهِ أَوَ الْكَثْرَ صَرْحَيْهِ أَوْ صَنْفَيْهِ يَكُونُ بِنَاءُ الْكَلَامِ عَلَيْهِ جَاهِزٌ وَمِنْ الْمَعْلُومِ مَطْلَقاً  
مَكَابِرَهُ دُوَنَ مِنْحَ الْحَنْفِيِّ وَمَقْدِمَةَ الْتَبْيَنِ فَإِنَّهُ يَجُوزُ تَجْزِيَّاً وَمِنْحَ الْمُقْدَمَةِ عَلَى مِنْحِ مَقْدِمَةِ أَخْرَى عَلَى تَقْدِيرِ  
السَّلِيمِ سَوَارِكَانِ فِي الْمَرْدِيدِ اَسْتِ اوْكَا يَكُونُ فِيهَا عَلَى تَقْنَاوِتٍ وَقَدْ لَا يَفْرَغُ الْمَنْعُ فَلِمَ الْمَعْلِمِ اَنْ يَسُودُ  
وَلِيَقُولُ اَنْ كَانَتِ الْمَقْدِمَةُ ثَابِتَةً فَيَتَمُ الدَّلِيلُ وَالْأَفَالِدُ دَعَوِيٌّ ثَابِتَةً عَلَى ذَلِكَ الْمَقْدِمَهُ يَرِيَ الصِّفَاتُ  
وَقَيْلِ بَخْلَادَهِ اِيْضًا وَسِخَنُ تَوْقُفُ الْمَانِعِ إِلَى اَنَّمَامِ الدَّلِيلِ وَقَيْلِ بَخْلَادَهِ دُوَنَ النَّفْقِ وَالْمَعَارِضَهِ  
فَإِنَّ التَّوْقُفَ فِيهَا وَاجِبٌ وَقَالُوا يَجُوزُ تَقْنَفُ اَدْعَى فِيهِ الْبَدَاهَهُ اَنْ مِنْحَ الْبَدَاهَهُ قَبْعَ الْمَسْنَدِ  
وَفِيهِ قَنْطَرٌ وَيَنْدَرُجُ الْحَلْمُ فِي الْمَنْعِ لِنَوْمٍ مَنْاسِبَهُ وَانْ خَالِقَهُ بِوَجْهِ اَذْلِيقَصِنْ وَعَلَيْنِ مَوْضِعِ الْعَلَاظِ الْمُوَرَّمِ

ترجمہ: سادہ خوبی بحث یہ کہ ایک مقدمہ یعنی ہر یا زیادہ مقدمات ہوں خواہ وہ ہر کچھ ہو یا اصلیہ کہ جن پر دلیل کا  
مدار ہے منع اس پر جائز ہے اور معلوم مطلقاً یعنی ہر کجا ذمیے معلوم مقدمہ کا منع مکابرہ ہے اور مقدمہ حنفی اور  
حنفیہ تبیینہ کا منع مظاہرہ ہیں کیونکہ وہ منع نبود رجائز جائز ہے اور منع مقدمہ اس حال میں کروہ کسی دوسرے مقدمہ  
پر مرتب ہو بقدر سلیمان ہے ترمیدیات میں ہر یا ترمیدیات میں نہ ہوتا وہ منع تقاؤت پر ہے کہ بھی داجبا

ہو گا اور کبھی جائز اور منع کبھی مفریہ ہیں ہوتا تو مصلح تردید کے ساتھ جواب دے گا اور کہے کہا کہ مقدار اگر ثابت ہے تو  
دلیل تام ہے ورنہ دلویٰ بھی اسی تقدیر پر ثابت ہے اور اسکے خلاف بھی کہا گیا ہے کہ مدعی آیا مقدمہ مخون علیہ کو ثابت کر لے  
یا نئی دلیل دے گا اور اسی تام دلیل تک مانع کا توقف مسخن ہے اور بعض علماء نے اس کے خلاف کہا ہے کہ عدم توفیق  
ہے ذکر توفیق دعاویٰ کو نکال دلوں میں توقف تمام دلیل تک واجب ہے اور اہل مناظرہ نے کہا کہ اس حکم کا نقض  
جائز ہے کہ صیہنہ بدراحت کا دلویٰ کیا گیا ہے کیونکہ وہ توفیق منع ہے اسناد کی طرف راجح ہے اور اس نقض کے وجہ  
المنع میں اقتراض ہے اور حل منع میں ایک قسم کی مناسبت کی وجہ سے داخل ہے اگرچہ کسی وجہ سے اسکے مخالف بھی ہے اسی  
کو حل کا مقدمہ جس غلطی سے غلط فہمی ہوئی اس غلطی کے محل کی نشاندہی ہے

وَالْبَحْثُ الْخَامِسُ مِنْ جَلَةِ الْمَعْلُومِ أَنَّ السَّنَدَ الْيَحِيمُ مَلْزُومٌ لِخَفَاٰ الْمَقْدَامِ وَصَفْوَ الْمَهْمَمِ وَلَوْ بِزِعْمِ الْمَالِحِ فَلَدَ  
يَحْوِزُ أَنْ يَكُونَ أَعْمَمُ مُطْلَقاً وَلَا مِنْ وَجْهٍ مِنْ هَهْنَا قَالَ وَآمَنْتُ مَعْدَمَةِ الْأَمْكَنِ مَنْعَهُ مُسْتَدِلٌ بِمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ  
السُّوْفَنَاطِيَّةِ لَكِنَّ الْحَكِيمَ يَعْدِلُ مَكَابِرَهُ وَيَذْكُرُ شَيْءاً لِتَقْوِيَتِ السَّنَدِ وَلَوْ صَنَحَ بِصَوْرَتِ الْدَلِيلِ وَلَا حِسْنُ الْبَحْثُ فِيهِ وَكَانَ  
وَقْدَ يَذْكُرُ كَلَةً أَنَا إِيْضَا وَقَدْ يَذْكُرُ شَيْءاً لِتَقْوِيَتِ السَّنَدِ وَلَوْ صَنَحَ بِصَوْرَتِ الْدَلِيلِ وَلَا حِسْنُ الْبَحْثُ فِيهِ وَكَانَ  
فِي السَّنَدِ سَوْيَ مَا أَسْتَهِ وَلَا يَلْزَمُهُ إِثْبَاتٌ وَلَا يَحْوِزُ إِثْبَاتٌ مِنْافِي الْمَقْدَمِ مِنْهُ الْمُعْيَّنَةِ وَأَمَابِعْدُهَا يَحْوِزُ وَ  
يَكُونُ مِنْافِيَّةً عَلَى مُسْبِلِ الْمَعْارِفِيِّ لِلزَّوْدِ الْعَسْبِ مِنْ غَيْرِ ضَرُورَتِهِ بِعِنْدِهِ التَّقْفِينَ وَالْمَعْارِفِيِّ تَبَهْوَةَ  
الْسَّنَدِ الْأَخْصُّ هُوَ أَنْ يَحْقِّقَ الْمَنْعُ بِعِنْدِهِ إِيْضَا مِنْ غَيْرِ عِكْسٍ وَمَعَ الْمَعْكِسِ أَعْمَمُ مُطْلَقاً أَوْ مِنْ وَجْهٍ  
وَلَمْ يَكُنْ لِسَنَدِيِّ فِي الْحَقِيقَةِ كَما عُرِفَتْ وَالْمَسَاوِيُّ أَنْ لَا يَنْفَكُ أَحَدٌ عَنْهَا عَنِ الْأَخْرَى صَحْوَرَقِ الْحَقْمَنِ وَالْإِسْفَادِ

ترجمہ:- اور پانچویں بحث یہ کہ مصلوہات میں سے یہ ہے کہ سند صحیح مقدمہ مخون علیہ کے خفا کا ملزوم اور تقویٰ لمنع ہوتی  
ہے اور اگر علم مانع کے رطابی ہو تو سند صحیح کا منع ہے زاغم مطلقاً ہونا جائز ہے اور زاغم من وجوہ اس وجہ سے اہل  
منظارہ نے کہا کہ مقدمہ کیلئے منع السند ممکن ہے۔ سو سلطانی میساںی لارف گئے ہیں لیکن فلسفی اس کو رکارہ شمار کرتا  
ہے اور منع کے بعد اکثر لم لا یحوز اور لم لا یکون یا کیف کلا اور وادح حالیہ کو ذکر کیا جاتا ہے اور کبھی کلرا انما کو بھی ذکر کیا  
جاتا ہے اور کبھی تقویٰ سند اور اسکی تو ضمیح کیلئے کسی چیز کو بصورت دلیل ذکر کیا جاتا ہے اور بحث اہمیں حسن  
ہیں اور زاغم سند میں بھی ماسوی استثنائی صورتوں کے بحث سخن ہے اور اس کا اشباع لازم ہے اور مقدمہ تعریف  
کے منافی کا اشباع جائز ہیں اور لیکن اشباع مقدمہ کے بعد اس کے منافی کا اشباع جائز ہے اور یہ منافقہ  
بِمُسْبِلِ الْمَعْارِفِ ہو گا اعفوب بلطف درست کے لزوم کی وجہ سے برخلافِ توفیق و معارفہ کے۔ بتصریفِ سندِ اخْصَاصِ

اس کے انتفار کے باوجود بھی منع متعق ہوتا ہے اس کا بر عکس نہیں اور سند عکس مذکور کے ساتھ مقدم ہو تو وہ شریعے اعم متعلق یا اعلم من وجہ ہو گئی اور وہ حقیقت میں سند نہیں جیسا کہ اپنے معلوم کیا اور سند مساوی ہے رکھنے والے انتفار کی دلنوں صورتوں میں کوئی ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوتا۔

وَالْجِئْتُ السَّادِسُ لِرَسْعِ النَّفْقَفِ مِنْ غَيْرِ شَاهِدٍ بَلْ جَلَابِ الْمَنَاقِضَةِ وَالْفَرْقُ ثَابِتٌ وَأَمَانَةُ الدَّلِيلِ  
وَاجْرَاءُ الدَّلِيلِ فِي غَيْرِهِ قَدْ لَا يَكُونُ بِعِينِهِ وَقَدْ يَحْتَاجُ إِلَى حِلْلٍ أَوْ تَبَيْرٍ وَقَدْ سَمِيَ الْقَدْحُ فِي طَرْدِ  
الْتَّرْبِعِ وَعَكْسِهِ فَقَتَنَا وَرَفَعْ أَشَاهِدٍ قَدْ يَكُونُ بِعِينِ جَرْبَانِ الدَّلِيلِ أَوْ بِعِينِ التَّخْلِيفِ أَوْ بِالْهَدَارِ إِنْ اخْلَفَ

### لِمَا بَعْدِهِ أَوْ بَعْدِهِ اسْتَلْزَامُهُ لِلْحَالِ إِلَيْهِ أَوْ بَعْدِ الْاسْتِحَالَةِ

ترجمہ:- اور چھپی بحث یہ کہ نقض رثا بدر کے بغیر مجموع نہیں ہوتا جو خلاف مناقضہ کے اور دلنوں میں فرق ثابت ہے اور یہ غیر مدلول میں اجراء دلیل لا بعینہ ہوتا ہے اور رثا بدر کی دلیل یا تبیہ کی طرف ہوتا ہے اور کبھی اعتراض کو مجاز اتفاقی کے جامع و مانع ہونے سے نقض کیا جاتا ہے اور رثا بدر کا خباب کبھی جربان دلیل کو منع کر کے دیا جائے کا یا تخلیف کو منع کر کے یا اس بات کا انہصار کر کے اس کو تخلیف کسی مانع کی وجہ سے ہے یا اس کا حال کو مستلزم ہونے کو منع کر کے یا استحال کو منع کر کے ہے۔

وَالْجِئْتُ السَّابِعُ لِنَفْيِ الْمَدْلُولِ مِنْ غَيْرِ الدَّلِيلِ مَكَابِرٌ لَا تَسْمَعُ وَنَفْقَهٌ سَعْ اقْاتِمَةُ السَّابِلِ الدَّلِيلِ عَلَيْهِ قَبْلَ  
اِقْاتِمَةِ الْمَدْعِيِ الدَّلِيلِ عَلَيْهِ عَنْصَبٌ وَلَعْدَ اِقْاتِمَةِ الدَّلِيلِ عَلَيْهِ مَعَارِضَةٌ وَصَلَدٌ يَشْتَرِطُ فِيهَا اِسْلِيمُ دُلِيلُ الْخُصُمِ  
وَلَوْمَنُ حِلْلٍ لِلظَّاهِرِ حِلْلَ الْاُولَى اَسْهُرُ وَالثَّانِي اَنْظَرُ لَكُنْ يَلْزَمُ حَمْرٌ فَلِيقَةٌ اِسْمَالٌ فِي الْمَنْعِ وَالْنَّفْقَيِ وَعِنْهُمَا  
الْتَّرْزُمُ بِعِنْهُمْ لِتَقْرِيرِهِ مَطْلُقاً بِطَرْبِ الْنَّفْقَيِ وَقَلِيلٌ لِلْمَعَارِضَةِ فِي الْتَّقْطِيعَاتِ رَاجِعٌ إِلَى الْنَّفْقَيِ وَسَبْعِي

مَعَارِضَةٌ فِيهَا الْنَّفْقَفُ وَوْنَ النَّقْلِيَاتِ وَقَلِيلٌ حِلْلُ الْمَعَارِضَةِ بِالْقَلِيلِ اَغْوَانِ وَالْتَّخَارِ، يُرِيُّ بِالاعْتَبارِ تَتَّهَـ

تَرَدُّدُ بِعِنْهُمْ فِي جُوازِ الْمَعَارِضَةِ عَلَى الْمَعَارِضَةِ وَفِي الْمَعَارِضَةِ بِالْبَدَاهَةِ وَالْدَّلِيلُ عَلَى الْبَدَاهَیِ وَابْنِ

بِالْدَلِيلِ وَالْحَقُّ جُوازُهُ وَمَنْهُ ادْحُوا نَاهٍ اذَا عُوْرَضَ اَبْدِيَّ بِالْبَرْهَانِ كَانَ اَحْقُّ بِالاعْتَبارِ كَانْتَلِي بِعَقْلِي

إِلَّا اَفَوْ اِسْقَلِي اَفْتَحْتَعِي اَمْرَادُ بَلْ جَلَابِ الْمَدْلُولِ فِي مَفْهُومِهَا مَا تَنَاوِلُ الْنَّفْقَفُ وَالْاَخْرَى الْمَلْوَى لَهُ

ترجمہ:- اور ساتوں بحث یہ کہ مدلول کی نقض بلادلیل کے مکابر میں جو قابلِ مسایع نہیں اور مدعی پر دلیل

قام کرنے سے پہلے اس کا اس کی نقض پر دلیل قائم کر کے مدلول کی نقض کرنا عصب ہے اور مدلول پر اقامت دلیل کے

بعد معارضہ ہے اور کیا معارضہ میں دلیل خصم کامان لینا شرط ہے یا نہیں؟ اگرچہ ظاہر کے اعتبار سے مدلول

یعنی شرعاً مہونا زیادہ مشہور ہے اور دو متعارض شرعاً ہونا زیادہ ظاہر ہے لیکن دوسری صورت میں سائل کے ذمہ پر  
کامیاب اور نقض میں حصر لازم آتا ہے اسی وجہ سے بعض علماء نے بطور نقض تقریر معارضہ کا التزام کیا ہے اور یہ کہا گیا  
ہے کہ قطعیات میں معارضہ نقض کی طرف راجح ہے اور اس کو معارضہ فیہا نقض کہا جاتا ہے زک نقلیات میں اور  
بھی کہا گیا ہے کہ معارضہ فیہا نقض اور معارضہ بالقلب دلخواہ ہم مثال ہیں اور ان کے درمیان فرق انتشار کرہے تھے  
بعض علماء نے معارضہ علی المعارضہ اور معارضہ بالبداءۃ اور دلیل علی العبد یہی اور مبین بالدلیل کے جواز میں تعدد  
کیا ہے اور اس کا حاصلہ ہر ناقص ہے اور اسی وجہ سے اہل مناظرہ نے دعویٰ کیا کہ جب بدیہی کا برہان کے ساتھ معارضہ کیا  
جائے تو وہ حق بالاعتبار ہو گی جبکہ طرح نقلی دلیل کا عقلي دلیل کے ساتھ معارضہ حق بالاعتبار ہے لیکن جب نقلی  
دلیل قطعیت کا فائدہ دے۔ تبھرہ۔ مراد معارضہ کے غیرہ خلاف مذکول سے یہ ہے کہ جو اس کی نقض اس کے

### القضی و ادراس کے مادی کوشاںی

وَأَبْيَثُ أَثَاثَتُ قَدْ سَقَطَتِ الْمَقْدَادَةُ وَتَعَارِضَتِ بَعْدَ إِقَامَتِ الدَّلِيلِ عَلَيْهَا مِنَاقِضَتُهُ عَلَى سَبِيلِ الْمَعَارِضَةِ  
أَوْ عَلَى سَبِيلِ النَّفْقَهِ وَذَلِكَ دُوْجُودُ مِنْهُ الْمِنْجَنِ فِيهِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الدَّلِيلِ الَّذِي حَمِيَ مَقْدَدَةُ وَقِيلَ قَبْلَهَا  
إِيَّاهُ لِلْعُلُمِ بِلَزَومِ الْاعْتَادِ عَلَى أَيِّ حَالٍ وَإِنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ لَا يَلِامُ تَقْرِيرَهُ بِصُورَةٍ إِلَيْهِ الْمِنْجَنُ مَادِهُ أَسْنَدَهُ  
وَقَدْ وَقَعَ الْمِنْجَنُ عَلَيْهَا بِالنِّفْقَهِ إِلَيْهَا إِلَى مَقْدَدِهِ حَقِيقَةٌ فِي نَفْسِهِ الْبَلَازُمُ الْمُخَالِفُ

ترجمہ:- اور آخر ٹوپی بحث یہ کہ بھی دلیل کے مقدمہ پر نقض کیا جاتا ہے یا اس پر اقامات دلیل کے بعد معارضہ  
کیا جاتا ہے دوسری صورت کو مناقضہ برسیل بعد فہرستہ کیا جاتا ہے اور یہ پہلی صورت کو مناقضہ برسیل نقض کیا جاتا  
ہے اور وہ اس لئے کہ جس دلیل کا یہ مقدمہ ہے اس اعتبار سے اسیں منج کرنے والا معنی پایا جاتا ہے اور بعض  
علماء نے کہا کہ اوقات دلیل سے پہلے بھی مقدمہ پر نقض و معارضہ ہو سکتا ہے جسیں میں بھی لزوم منداد کا عمل ہو  
اور آپ کو معلوم ہے کہ منج کی دو صورتیں اسکی تقریر مناسب نہیں مادہ سند کے متحقق ہوئی کی وجہ سے اور اس  
مقدمہ پر نقض واقع ہوتا ہے کہ اس کو کسی نفس الامری مقدمہ کے ساتھ ملانے سے محال لازم آئے۔

الجُّبُثُ اتَّابِعُ كَلَيْمَنْ اِبْرَاهِيمَ اِلْفِقْنِي وَالْمَعَارِضَةُ اِذَا كَانَ الْمُسْتَدَلُ بِهِ مُشَكِّلاً مَعَ الْعُلُمِ لَا فَدَعَ عَلَى حَقِيقَةِ  
مَقْالَةِ مُلَيْكَةِ عَرْضَةِ اِنْقَاصِ الشَّكِ وَهُوَ بِأَقْرَبِ دُوْنِ الْمِنَاقِضَةِ وَإِذَا جَمِيعَ الْمُنَوْعَ الشَّلَادَةُ فَالْمِنْجَنُ أَحَقُّ بِالنِّقْدِ  
لِدَائِتِ فِي الْآخِرَةِ بِعِدَّةِ السَّائِلِ عَمَّا هُوَ حَقِيقَةٌ وَالْمَعَارِضَةُ أَحَقُّ بِالْتَّائِبِ لَا يَقْوِدُ حُجَّتُهُ فِي صَحَّةِ الدَّلِيلِ  
صَنْنَاءُ وَقَيْلُ بِسَقْدَمِ الْمِنَاقِضُ عَلَى الْمِنَاقِضَةِ وَهَا عَلَى الْمَعَارِضَةِ

ترجیحہ اور نوی بحث یہ کہ نقض و معارضہ وارد کرنے اچھا نہیں جبکہ مستدل کا عتماد رشک میں دالا اور بنا لاطلاق میں ہو کیوں کرائیں اپنی بات سچی ہونے کا دعویٰ نہیں کیا بلکہ اس کی غرض شک میں ڈالا ہے اور وہ باقی ہے مخالفتی کرنے اچھا نہیں اور جب موضع تلاش ہو جائیں تو سچی احتیاط کیوں کہ اپنے دلنوں میں اُنکی کامیابی حن سے عذر دل ہے اور معارضہ احتیاط خارج ہے جو نکل وہ ضمٹا صحت دلیل پر اخراج ہے اور تعین علماء نے کہا کہ نقض پر اقتضیہ مقدم ہوتا ہے اور نقض و مخالفت دلنوں معارضہ پر مقدم ہے۔

تکملہ - نقض عصر بعده الدلیل اما العلام استلزم اہل عوی ادلاحتیاجہ الی مقدمة او الاستدلال  
او بالهصارۃ علی المطلوب او عین ما یلزمه صحة الدلیل فیجاپ عن الاول وعن الثاني وعن الواقع باشہ ان كان  
بشاحدٍ منقضٌ والا فکا بروج ویحیب من الثالث باشہ لانیا غرض المناہ و عن المخاصیں بتضیییل المقدمة  
ما میوقف علیه صحة الدلیل او ما لا عین اید و فہ

ترجمہ - دلیل پر اخراج کی وجہ سے حرج بحث میں اخراج ہے یا دلیل کے دعویٰ کو مستلزم نہ ہونی کی وجہ سے کسی مقدمہ کی طرف محتاج ہونی کی وجہ سے یا استدراک مقدمہ کی وجہ سے یا مصادرہ مسلی المطلوب کی وجہ سے یا اس کو صحت دلیل لازم ہے اس کو منع کی وجہ سے پس جواب اخراج اول در ددم و چہارم اس طرح دیا جائے گا کہ اگر وہ شاہد کے ساتھ ہے تو نقض کہلائے گا اور زمکبرہ کہلائے گا اور جواب اخراج سوم کا اس طرح دیا جائے گا کہ یہ غرض مناظر کے منافی نہیں اور جواب اخراج کا مقدمہ کی تغیر میوقوف علیہ صحة الدلیل کے ذریعہ دیا جائے گا یا مقدمہ کی تغیر اس طرح کی جائیں کہ جس کے بغیر دلیل حکم نہ ہو۔

خاتمة - قد علیت ان المناظرة كلها مستخلص بالاحکام صریحۃ كانت او ضمنیۃ وما يقال يتصور بلاد اعتبار حکم ضمنی و كذلك لیف طلب تصحیح الفعل فی الكلام الاشتائی و فی المفرد لوم فیقدم محل المناظرة و تکثیر لفتواعد الجیت من غير ضرورة و صیتہم لا یحسن الاستعمال فی البحث و فی عندہم فوائد للجانبین ومن الواجب التکلم فی كل کلام بما هو وظیفۃ فادیتکلم فی المیقینی بوقت ایض  
(لطیفی ولا بعكسی)

ترجمہ: — خاتمہ — آپ معلوم کر چکے کہ تمام مناظر کا متعلق احکام کے ساتھ ہے۔ احکام خواہیں ہوں یعنی اور وہ جو کہا جانا ہے کہ ضمنی حکم کا اعتبار کئے بغیر مناظر متحققا ہو سکتا ہے۔ اور اسی طرح کلام اشتائی درزد میں لیف لفتعل کا مطلب ای درست ہے۔ اولاً قویں تمام نہیں۔ اگر وہ قویں تمام ہو تو اس سے حد مناظرہ ہے تو

ہو جائے اگر اور بلا فزورت قواعد بحث کو زیادہ کرنا ہے۔ وصیت۔ بحث میں حبلہ بازی سخن نہیں اور جلد  
بازی نہ کرنے سے جا نہیں کیلئے فوائد ہیں اور جا نہیں کیلئے ہر اس کلام میں تکلم فزوری ہے جو اس کا واقعی  
ہے پس یقینی میں دنیا کی طبقی کے ساتھ کلام نہیں کیا جائے گا۔

بِدَا إِيمَانًا كُتُبَةَ حَمْرَ الْمَدْعُوِّ مُحَمَّدُ شَبَّيْرُ الْفُورُ لَوْيِ الرَّسِيدِيُّ السَّعِيْمِيُّ الْأَشْرَقِيُّ بْنُ مُنْثِي  
محمد عبد الشکر الشاذري الرشيدی عفر لحم المولى العقی  
المرتلن کھلگڑا خانقاہ کشن گنج بہار  
(ہند)